# 日 录

| 第二十二者课 | 1   |
|--------|-----|
| 第二十三爷课 |     |
| 第二十四爷课 | 33  |
| 第二十五爷课 | 47  |
| 第二十六爷课 | 62  |
| 第二十七爷课 | 76  |
| 第二十八爷课 | 91  |
| 第二十九爷课 | 105 |
| 第三十岁课  | 119 |
| 第三十一爷课 | 135 |
| 第三十二爷课 | 149 |
| 第三十三爷课 | 163 |
| 第三十四爷课 | 179 |
| 第三十五爷课 | 195 |
| 第三十六爷课 | 210 |
| 第三十七爷课 | 228 |
| 第三十八爷课 | 243 |
| 第三十九爷课 | 261 |
| 第四十岁课  | 279 |
| 第四十一爷课 | 295 |
| 第四十二   | 312 |
| 第四十三爷课 | 329 |
| 第四十四爷课 | 346 |

# 第二十二节课

#### 思考题

- 1. 为什么说先不要急于求高法,一定要打好前行基础? 你平时是怎么做的?
- 2. 佛法未来以何方式生存于世? 怎样世世代代相传下去? 请谈谈你自己的认识。
- 3. 学习暂生缘八无暇和断缘心八无暇,有何必要?它与十八种暇满是什么关系?
- 4. 什么是暂生缘? 暂生缘八无暇包括哪些? 具体怎么样对治?

大家每次听法时,一定要想到两点:其一、佛法难得,千百万劫难以值遇,今生既然有幸遇到,就要依靠佛菩萨的加持,通达如来真实密意;其二、我听这堂课,不是为了今生利益,也不是为了来世快乐,而是为了度化无边无际的众生,以令其脱离生死轮回,获得佛法的如海功德,此念即是所谓的菩提心。这是每堂课都要想到的。

一般而言,上根者前往听法场合时,就会发起菩提心;中根者听到传法的海螺声、击鼓声,便开始发心;下根者听到上师提醒大家发菩提心时,才会想到为利益众生而听课。但不管你是哪一种,都要经常这样串习,久而久之,菩提心定会发得起来。

发了菩提心之后,就要修习"暇满难得",详细观察自己是否具足十八种暇满。如果具足,一定要生起欢喜心;不具足的话,则要想方设法令自己具足。倘若真正具有暇满人身,有了修持佛法的机会,那么活在这个世间上,才有重大深远的意义。如《中观藏论》云:"依靠正法光明,了知十八暇满,真正修持佛法,人身方具意义。"

在六道众生中,得人身的少之又少;即便得了人身,修持正法的也寥若晨星;即使修持正法,具足十八种暇满的更是如凤毛麟角。可见,暇满人身极为难得。而若要使暇满不空耗,就一定要修好前行,否则,修其他法非常困难。因此,大家先不要急于求高法,一定要打好前行基础。当然,这个基础也不是一朝一夕便一蹴而就的,必须要长时间串习才能实现。我以前刚求学时,上师就强调前行的重要性,但我当时的认识并不深刻。后来接触佛法久了,在这个过程中,见到很多人修行半途而废,甚至一败涂地,寻找原因才发现——他们没有打好前行的基础。所以,大家对前行务必要重视,修的时间不能太短。

要知道,佛法那么深奥,不可能轻而易举就精通。世间人获得一个最高学历,都要努力三十年左右:上幼儿园要三年,学前班一年,小学六年,初中三年或四年,高中三年,大学本科四到五年,研究生两到三年,博士三到四年,之后才称得上是真正的知识分子。而佛教是更为甚深的知识,若想它的境界在相续中呈现,或者完全通达它的内容,当然需要更长的时间。

现在很多居士、出家人认为, 只要办个皈依证就

是佛教徒了,其他没什么可学的、没什么可做的。其实并不是这样。佛法远远超过世间法,世间法并不难,尚且都要花那么长时间,甚深的佛法就更不用说了。我们学院有很多研究生、博士生,他们初来乍到时,在我面前一一打开证书,"这是我的硕士证"、"这是我的博士证"……结果学了一段时间因明、中观,自己什么都不懂,对许多推理雾里云里,那些证书再也不敢打开了。所以,大家不要认为佛教的知识很简单。

也正因为佛法深奥,佛陀的无垢智慧才让人不得不佩服。龙猛菩萨的《般若赞》中有一句是:"您身皆无过,无过者得见。"也就是说,般若佛母是无过失者的行境。的确,佛教最高的无我境界,具足贪嗔痴分别妄念的凡夫俗子难以通达,只有平息了世间之心、不被各种贪执扰乱、遣除了自相续的障碍、拥有最高智慧的人,才能真正趣入。

其实,关于空性之理,学术界也非常认可。前一两年,有位著名人物写了一本书,名为《心的世界》,它主要介绍了佛教的无我空性,语言比较通俗易懂。据说该书受到了高度赞扬,一百多个国家的人都在学。原因是什么呢?很多佛教徒研究后发现,原来他所讲的无我与佛教的教义完全吻合。很多西方人因此对佛教越来越有信心了。然而现在的东方人,相当一部分没有感受到佛教最甚深的空性无我,从而难以生起诚信。

当然,学习佛法也需要实修实证,不然,光在理 论上作学术研究,要对治烦恼非常困难。因此,像《前 行》这类窍诀书,不管什么身份的人,一定要重视。 前段时间,我遇到一个修行人(以前在学院呆过),她学佛很精进,她说:"十几年以来,《前行》、《入行论》、《大幻化网》从未离开过我的身体。"我看了一下,她的法本都黑黢黢的。确实,一个人如果得受到了加持和法利,必定不愿离开这些法本,而她从中获得的利益,却又是平常语言无法描述的。

尤其是莲师的教法,大家务必要起信心,若能如此,定会受到猛厉的加持。如今西方人对莲师的教法极有兴趣,一提到莲花生大士,无数人会生起极大信心。之所以如此,也是源自20世纪20年代《西藏度亡经》译成了英文,在西方引起巨大轰动,此后,传承自莲师的《西藏生死书》等诸多教言,切实让人们得到了密法的利益。但可惜的是,现在汉地个别居士,包括寺院里的出家人,尚未感受到莲师的殊胜加持。

我个人而言,从小就天天念诵、祈祷莲师,哪怕做了个噩梦——放牦牛的路上遇到豺狼、老虎,唯一祈祷的就是莲师,至今也从未间断过。现在末法时代,魔障违缘极为猖狂、猛烈,此时,祈祷其他佛菩萨并非不灵验,但因为莲师于末法时代有特殊因缘,出现再大的滔天浊浪,依靠他的发愿和加持,也会全部销声匿迹。像菩提萨埵那样的大菩萨,刚来藏地弘扬佛法时,也遇到人与非人的百般刁难,那个时候,他显现上唯有借助莲花生大士的威力,方才遣除了一切障碍。

所以,以后有机缘的话,我很想讲一讲《莲师七

句祈祷文<sup>1</sup>释》,这是麦彭仁波切结合生起次第、圆满次第、大圆满而撰著的一个注释。1990年,法王如意宝去印度南方南竺高级佛学院时,经众人祈请,曾传授过;去五台山时,也给我们讲过。它的内容比较多,再过一两年,若因缘具足了,我想给大家讲一下莲师七句祈祷文的重要性。如果世界各民族的佛教徒异口同声地祈祷莲花生大士,必将能遣除末法时代弘扬佛法及个人修行的种种违缘,从而令佛法久住世间。

现在的佛教,越来越多地感受着多方面的冲击:不信佛教的许多人,故意对佛教制造违缘;而其他宗教的人,也想把佛教的空间全部侵占。据西方报道说,再过五十年,中国将变成信仰基督教的国家。很多人都有这样的预测。虽然这是一个估计,但也许有真实的理由。因为基督徒的人数,每年以几百万、几千万直线上升,而皈依佛教者,并没有如此明显的趋势。大多数佛教徒只顾自己修行,根本不考虑佛教的弘大多数佛教徒只顾自己修行,根本不考虑佛教的弘扬。佛法未来以何方式生存于世?怎样世世代代相传下去?……在这方面作规划的大德有是有,但并不多。很多人只是忙于多方化缘,想在山沟里建个庄严的寺院,这种发心虽然值得随喜,但更重要的是,应当多考虑如何让佛法如意宝在全世界得以广泛弘扬。

因此,我们平时遇到任何人,只要有因缘,就应 把佛教的殊胜教义传递出去,让他们接受。不但自己 要明白佛教的道理,而且应全力以赴地让身边的人接

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 莲师七句祈祷文: 吽! 欧坚意吉努向参,巴玛改萨东波拉,雅参乔革俄珠尼, 巴玛炯内写思扎,扣德夸桌忙布果,切杰吉色达折吉,新吉拉些谢色所,格日巴 玛思德吽。

受佛法如意宝,真正感受到佛教不可思议的微妙法理。我想,这是每个三宝弟子应有的责任。

接下来,继续讲"人身难得"的道理:

全知无垢光尊者在《七宝藏》之《如意宝藏论》中,还讲述了暂生缘八无暇和断缘心八无暇。这十六种无暇虽不常见于经传,不像前面讲的十八种无暇,是一般经典和论典公认的,但却是无垢光尊者智慧与悲心的流露。一个人真正要修行佛法,不被这些逆缘所转也同样至关重要。

懂得前面的十八种暇满后,我们要详细观察自己具不具足,被违缘控制了没有?假如被违缘²控制了,也就失去了暇满。阿琼堪布在《前行备忘录》里有个比喻:十八暇满就好比有十八只羊,一旦被豺狼吃掉一只,那就剩下十七只;又被吃掉一只,只剩十六只了……全部吃掉的话,也就没有羊了。同样,即使你十八种暇满已经具足,但出现一个违缘的话,十八般下入一个人大家要分析这十八种修法条件是不真实具足。假如一个不具足,表面上问题不大,但它很重要的话,也会让其他条件全都失去意义。例如,倘若你没有趋入佛门,就算其他条件都具足,也没办法修行。

若不明白这些道理,纵然你自认为修行很了不起,是从极乐世界或莲花刹土派下来的,相续中有不可一世的增上慢,恐怕你也只是形象上的佛教徒而

6

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 指下面要讲的暂生缘八无暇、断缘心八无暇,即修行中的十六种违缘。

已。所以,学习佛法、修行佛法,最重要的就是要懂得次第,而不是奢望一步登天。

那么,对于十六种违缘,《如意宝藏论》是怎样讲的呢?如颂云:"五毒愚痴魔所持,懈怠恶业如海涌,随他救怖伪法相,暂生缘之八无暇。"这是暂生缘八无暇。又云:"紧缚现行极下劣,不厌轮回无少信,行持恶业心离法,失坏律仪三昧耶,断缘心之八无暇。"这是断缘心八无暇。下面我们一一讲述,在此过程中要弄清楚:什么是暂生缘、断缘心?哪些是暂生缘八无暇、断缘心八无暇?怎么样对治?主要从这三个方面了解。

## 一、暂生缘八无暇

什么是暂生缘呢?指在修行过程中,暂时或偶尔、时时或经常3出现的修法违缘。这样的违缘,尽管今天在自相续中不存在,但明天很容易出现;即使今年没有,明年也可能会有;就算这几年没有,但过几年或许会遇到。时间短一点来说,在上午没有,可是下午又易产生;修法入座时没有,出座时还是容易冒出来……总之,它随时随地找你麻烦,断除你的修法因缘,所以很可怕。

现在许多修行人,包括经堂里在座的道友,每个 人都想成为好修行人,甚至认为自己的心比较堪能, 对治烦恼没有问题。虽然你有这样的信心,但过一段 时间,各种违缘出现时,你能不能还呆在佛教团体中

7

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 上师仁波切 2004 年讲《前行》时说:以前有些上师对暂生缘的解释是"暂时、偶然产生"。但实际上,有些人的违缘并不一定是暂时出现,也可能是即生中比较漫长的时间里出现的。

也很难说,毕竟有些违缘不是像你想得那么简单,所以,我们要周密地观察自相续,依靠对治来遣除一切违缘。就像你有一个如意宝,为了防止被人抢走、偷走,始终都要时时保护。同样,我们这样的暇满人身,为避免遭受违缘的伤损,断了修行的善根,也要懂得下面所讲的道理,尽量采取种种防护措施,不要被那些违缘控制。

以前的修行人,完全了解哪些是违缘、哪些是顺缘,一直用正知正念守护根门,所以修法无论遇到什么障碍,始终不会被束缚,而能做到善始善终。我们今后也要如此,不但对违缘要学会分析,更要时时保持警惕。

无垢光尊者的智慧真的非常高深,道理上的点点 滴滴开显得明明白白,只要是有心之人,肯定会关心 这些问题。以后一旦遇到违缘,便会立即认识到,并 想方设法遣除所有违品。其实暂生缘的对治方法,在 《前行备忘录》中也有,希望大家抽时间看一下。

下面详细解释暂生缘八无暇:

1、五毒粗重:对怨敌恨之入骨、对亲友爱恋贪执等五毒烦恼十分粗重的人,虽然偶尔会生起修持正法的念头,但大多数时间都被强大的烦恼所控制,而不能修成正法。

烦恼深重之人,尽管位于修法的行列中,但也很难修行。比如说,有些人嗔心极重,一发脾气就无法控制,好几个人都拉不住,他面前放着什么锅、碗、茶杯,统统都会砸毁,窗户也挡不住他,跟恐怖分子没有差别。而有些人贪心炽盛,不论对亲友还是财物,

一生贪就没有羞耻心,诚如无著菩萨所形容的:"贪恋亲方如沸水,嗔恨敌方如烈火。"此时,上师劝不住,佛法也对治不了,其结果难以收拾。

当然,他们心情好一点的时候,也会有想好好修行的念头,但因烦恼过于强盛,偶尔生起的修行念头, 犹如半夜的闪电般转瞬即逝,大多数时间还是被烦恼 所转,根本没有修行的自由。

个别发心人员也是这样。本来我对他期望很高,他心情比较好、烦恼平息时,信誓旦旦地说要如何如何发心,讲得特别好听。我也很相信:"可以可以,让你发心。"但他过段时间就不行了。当然,一次也就算了,谁都能原谅,可是他屡教不改,今天生嗔心,明天又生贪心……这样的话,自己的事情都解决不了,还发什么心哪?

不过,这种人也很可怜,毕竟他身不由己,或许是前世业力所致,或许是今生不能对治,总之,强大的烦恼让他的修行无法圆满成功。而有些人虽然工作效益低、发心能力不强,但相续中的烦恼不重,即使生嗔心,也不会大发雷霆,不像这种人,一生气就面目狰狞、怒发冲冠,别人一辈子都忘不了,不要说是人,魔众见了也会一逃而光、不敢接近。所以,一个人若烦恼粗重,不论自己修行、还是利益他众,都相当困难。

对治: 贪心的对治法是修不净观, 或如《宝鬘论》 所说, 用剖析无常和无我来对治; 嗔心的对治法是修 慈心, 或以《入行论·安忍品》里的教言来观察; 痴 心的对治法, 则是观修缘起法……不管怎么样, 当这 些烦恼刚刚萌生时,要以正知正念及时对治,立即根除,以防毁坏自他一切善根。如云:"贪等烦恼初生时,立即铲除佛子行。"

只要能对治,纵然自己烦恼非常深重,依靠佛法的加持,也能完全变成另一个人。比如,有些人以前被贪心左右,在社会上臭名远扬,贪欲的生活一刹那也不能离开,但后来深入了解了佛教的殊胜道理,觉得所做的一切非常丑恶,从此改过迁善,归入正道。有些人嗔恨心相当严重,身上总别着几把长刀,每天找人打架,像奔公甲格西在家时一样,但后来入于佛门,修大慈大悲心,最后即使自身被人砍割,也不会生一瞬间的嗔恨。

当然,每个人的因缘不相同。有些人学佛很长时间,也不一定有什么感觉;有些人一修法就马上相应了,如同病入膏肓的患者一吃药,当下药到病除、立竿见影一样,烦恼依靠佛法立即能对治,他的变化别人也看得出来。所以,只要用心去对治,烦恼是可以造除的。为什么呢?因为对治之道符合心的实相。

2、愚昧无知:毫无慧光、极其愚痴的人,虽然已经步入佛门,受了居士戒,甚至出了家,但对正法的句义丝毫不能领悟——听法不懂其句、思维不解其意、修行不悟实相,法与相续互相脱离,这种人没有闻思修行的缘分,无法品尝到佛法的美味。

有些人太愚痴了,不要说中观、大圆满等甚深法,即便是人身难得,听完也就忘了,对基本法义一无所知。这种人徒有人的形象,却没有修行佛法的能力,即生中难以与佛法结上殊胜之缘。当然这不能一概而

论,像周利槃陀,刚开始也很愚笨,但后来依靠殊胜 的因缘,及凭着自己的信心,最终获得了开悟,这种 情况也是有的。

对治:要对治愚昧无知,必须进行忏悔。有些人常抱怨自己太笨,什么都记不住,背了半天,一考试就忘了,其实这都是因为往昔的罪障深重。为此,自己一定要加以忏悔。同时,还要祈祷智慧本尊。入大菩萨每一位都有不同的加持,而文殊菩萨,念诵他的名号的圣尊,故当诚心诚意祈祷文殊菩萨,念诵他的名号和心咒,若能如此,生生世世必将不离智慧光明。所以,以前上师如意宝曾要求:凡是皈依他的信众,最少要念一亿遍文殊心咒。并保证说:"只要念了,有智慧的人,即生中智慧定会越来越增上;没有智慧的人,也将于未来生世变成智者。"

其实,愚者更需要求智慧,即生中若再不好好闻思、求知识,生生世世将难以摆脱愚痴的命运。有些人说:"反正我太笨了,听不听都一样,干脆不听课吧。"然而萨迦班智达说:"愚者因无智慧故,彼等不愿求学问,若善观察无智故,愚者更应勤求学。"按照他老人家的意思,正因为你"太笨了",所以更要精进求学。

现在的人很颠倒,觉得自己没智慧,就不愿意去闻法。其实恰恰相反,你没有智慧的话,就更应该听法了。就如同有钱的人不急于赚钱,而没有钱的人才需要赚钱一样,愚者是因为前世没有求学,今生才变得愚不可及,为避免后世继续成为愚昧之人,今生再困难也要精勤地闻法。如云:"是因前世未求学,今

见终身成愚者,因恐后世成愚昧,今生再难亦勤闻。" 因此,希望大家利用现在的机会,为来世创造好因缘, 否则一旦错过了,到时后悔也来不及了。

3、被魔所持:有些魔知识宣扬前后世不存在、 因果不存在等邪见倒行,不管他是什么形象,出家人 也好、外道徒也罢,如果被他所摄受,自心将与佛陀 的教法背道而驰,入于歧途而无法趋入解脱正道。

现在世间上鱼龙混杂、真伪难辨,许多佛教徒被魔知识左右,充满邪知邪见,纷纷对佛法退失信心。 这些人却自认为了不起,觉得见解、修行很不错,但 实际上与佛法的教义一点也不接近,别人劝也听不进 去。

对治:要对治被魔所持,首先要观察所依止的上师具不具足法相,是魔知识还是善知识?如果是善知识,就要生起欢喜心,并以三喜来依止;如果是魔知识,最初就不能接近他,这是很关键的。

当然观察善知识,并非观察外在的神变神通等,而要观察他是否具足菩提心。倘若具足,就可以依止;若不具足,即使他讲的法再高妙,也不应该接近。对此,堪布阿琼等许多上师也持相同观点。华智仁波切在《窍诀金钥》中说:"不具菩提心窍诀,浊世多诩学密者,口头高法漫虚空,纵称善妙亦魔宗。"意即在末法浊世,很多人不具足菩提心,却自诩为密宗行人,甚至声称已开悟了,但就算他自我标榜的语言漫布虚空,别人对他再赞叹、再恭敬,然由于不具足菩提心,他的法跟魔法也没有差别。

当然, 上师有没有菩提心, 不具备他心通的人很

难以彻知,只能从他的行为中略知一二。假设他的所作所为一味地为自己、为自宗,这不一定很好,对其还要观察;假如他无时无刻不在利益众生,这样的善知识就可以依止。所以,断定魔知识、善知识的唯一方法,即是看有无菩提心。

4、懈怠懒惰:尽管渴望学修正法,但每天都懒 洋洋的,丝毫也不精进,这样懒惰的人明日复明日, 对求学一拖再拖,绝不可能实现修法的心愿。

对于懈怠,有一本书里说,西方人和东方人截然不同:东方人的懒惰是每天晒太阳,或一直躺着、卧着,而西方人则是整日忙忙碌碌。但现在,东西方的懒惰几乎差不多了,都是城里人以忙忙碌碌而懈怠,山里人天天以睡懒觉而懈怠,皆不求善法。世间人懈怠还可以理解,但修行人如果很懈怠,对解脱确实有影响。

对治:要对治懈怠懒惰,必须忆念死亡无常。只要一观修无常,发现自己的时间不多了,又岂敢轻易懈怠?见别人啰啰唆唆聊些琐事,自己也会想:"啰唆这些干什么?还是修法重要。人生如此短暂,何必浪费时间呢?"所以,无常修得好的人,时间掌握得非常合理;而无常修得不好的人,自己时间也掌握不好,这从他的言行举止中看得出来。

5、恶业涌现<sup>4</sup>: 罪障深重之人, 恶业的大海波涛 汹涌澎湃, 即使兢兢业业地修法, 可是自相续却生不

13

<sup>4</sup> 这就是所谓的业力深重。业力深重和烦恼深重还是有差别:烦恼深重,指贪嗔痴粗大;业力深重,指往昔造业严重,即使今生中没有造重罪,前世也是在所难免。

起功德。他本人不知这是自己所造恶业的果报,反而对上师和正法心灰意冷、大失所望。

对治: 学法一定要有恒心。像无著菩萨那样的圣者,在鸡足山修学时,六年、九年乃至十二年中,连一个好梦都没出现,最后万念俱灰地下山时,因生起悲心才见到弥勒菩萨。我们业力深重的凡夫人,更不用说了。一旦在修行过程中生病了、出违缘了,绝不能认为自己修不成,或对三宝起怨恨之心,而要知道: "正是佛法的殊胜加持,使我来世的恶报在今生成熟了。" 诚如《金刚经》所云: "是人先世罪业,应堕恶道,以今世人轻贱故,先世罪业则为消灭。5"

所以,我们修行遇到大违缘、大障碍时,不要怨 天尤人,应当想到这是在消业,务必对因果不虚生起 坚信,进而对以往的恶业进行忏悔。只有这样,最终 才能认识心的本性。千万不要像有些人那样,修了很 长很长时间,但因业力深重,没有出现任何境界,就 离开道场而断了法缘。

6、为他所转:有些人非常可怜,父母不让学佛, 子女不让学佛,家属不让学佛,领导不让学佛,甚至 佛堂也不能摆。(我们藏地不同,只要学佛法,家人会尽量 支持,如果不支持,别人还会说他、笑他。所以,家人即使 不情愿,为了面子,表面上还是会赞叹学佛。)这些身不由 己被奴役之人,虽有修法的愿望,但由于受到他人控 制,而得不到修法的机会。

对治:对被他所转、无有自由的人而言,必须要

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 藏文的《金刚经》是:"行持波罗蜜多之菩萨,受到损恼或受极大损恼,此乃未来所受之苦业,于此世成熟。"

找一个良策,力求摆脱这种处境。汉地曾有位法师说: "只要想学佛,办法总是有的。"确实如此,只要自己有这颗心,平时可偷着学,实在不行,也可以离开那个环境。父母若天天控制你,到一定时候,你就跟他说清楚:"你们这样逼我,不要后悔啊!你们的恩德,我只有来世再报了。学佛并不是忘恩负义,我会好好地回向给你们。"个别出家人走投无路时,只有用这个方法,给家人默默地回向。许多经论中也说:实在不行的话,就只好离家出走了,去过自由自在的修行生活。

7、求乐救怖:有些人最初步入佛门,是为了今生的温饱,或者害怕灾难临头,这种人虽然学佛了,但由于对正法没有深信不移的定解,一旦旧习复苏、故态复萌,又会重操旧业,行持非法。

有些人出家是因为自己出违缘,暂时生起了出离心,但因为对佛法教义没有深入领会,后来遇到了以前的恋人,便毫不犹豫地破戒或舍戒,又回到了原来状态。这就是佛法没有融入心的表现。其实,佛法融入心非常重要,倘若没有感受到它的美味,你做再多形象上的善法,到了一定的时候,违缘一出现,你还是没办法面对。

对治:要对治求乐救怖,就应想尽一切办法生起出离心和菩提心。

8、伪装修法: 贪求资具、名闻利养的人, 虽在他人面前诈现威仪、道貌岸然, 装腔作势地摆出一副修行人的模样, 可是自心所追求的目标唯是今生今世的利益, 而距解脱正道有千里之遥。

对治:要对治伪装修法,必须认识到谋求现世利益的过患,进而予以断除。

上述这八种人,无有修行正法的机会。

# 第二十三爷课

#### 思考题

- 1. 断缘心与暂生缘相比,哪个更可怕?请说明理由。为此, 我们应当怎么做?
- 2. 什么是断缘心? 断缘心八无暇包括哪些? 你认为应该怎样对治? 你有这些违缘吗?
- 3. 麦彭仁波切说:"孩提时随父母转,韶华时随朋友转,年迈时随子女转,愚者恒时无自由。"你对此偈颂有何体会?今后有什么打算?
- 4. 有些人自诩为大乘行人,口口声声看不起小乘的法。对此现象你如何看待?你平时是怎么做的?
- 5. 在听受密法、得受灌顶之前,首先必须要具备什么誓言? 明白这一点,对你有哪些帮助?

暂生缘八无暇已讲完了,今天开始讲断缘心八无暇。

## 二、断缘心八无暇

作为修行人,一旦有了断缘心八无暇的任何一个,那就断了修行的因缘,三菩提的苗芽就会凋谢,以至于离开解脱种性,为此叫做"断缘"。从某种程度来讲,它比暂生缘更可怕,暂生缘只是偶尔影响修行,断缘心却能让你从此无法修行,从解脱道路上完全退失。所以,我们一定要观察,看自己有没有这些违缘,有的话,应立即依靠对治来断除,同时祈祷上

师三宝:以后千万不要遇到,一旦遇到了,也不要让 它留存很长时间。

有些人极其可怜,虽然很想修法,自己也舍弃家庭而出了家,可是因为业力现前,或者烦恼非常深重,违缘出现时,自己没办法面对,最后又被卷入红尘俗世中。所以,学佛过程中,要经常祈祷上师三宝,这一点至关重要。因为上师三宝的威力和加持不可思议,人没办法解决的问题,上师三宝确实有力量。因此,无论你在哪个道场,行住坐卧都要不离上师三宝的光明,这是真正修行人的行为,大家一定要切记!

下面一一阐述断缘心八无暇:

1、为今束缚:被今世的财产受用、子女亲属等紧索缚,为了他们的利益精勤劳作而散乱度日,荒废光阴,没有时间去修法。即使偶尔有修法的念头,也很快被种种外境所转,不可能付诸于行动。

许多人从孩提一直到老年,根本没有修行的自由。诚如麦彭仁波切所言:"孩提时随父母转,韶华时随朋友转,年迈时随子女转,愚者恒时无自由。"我非常喜欢这个颂词。现在人的确是这样:孩童时,父母天天都管着,自己也耽著一些玩具,把假象执著为实有,没有修法的空闲;年轻时,始终被亲眷好友捆缚着,修行的时间一刹那也难以空出来;老年时,只有随着子女转,对他们言听计从,更没机会去修法。总之,自己一辈子都在他人控制下,没有修行的真实机缘。所以,前辈的高僧大德舍弃今生,将这一切全部抛之脑后,原因是什么呢?就是他们深深地认识到:今生若一直被这些所转,自己的修行绝对无法成

就。

现在大城市里的人,尤其对感情、美色特别执著,以至于带来的损害层出不穷,更不要说能去如理修行了。唐代诗人温庭筠说过:"王孙莫学多情客,自古多情损少年。"然而很多人不明白这个道理,有时看到他们的荒唐之举,大悲心不禁油然而生:"这些人对无实的虚假幻象,竟然耽著得如是强烈,实在可怜!"

若对今世的一切贪执不舍,这个人肯定没有时间修行,甚至还会为了微薄利益而丧命。正所谓"人为财死、鸟为食亡",有些人为了一点蝇头小利,不惜与人勾心斗角、大打出手;鸟儿为了一个小虫尸体,也会互相啄得头破血流、你死我活。在我们眼里,这些众生所追求的,实在是利益微薄、不值一提。可是也没办法,"旁观者清,当局者迷",他们由于执实不悟,只能沉溺在痛苦的漩涡中无力自拔。

对治: 我们作为修行人,首先要观察自己有没有 看破今世。《开启修心门扉》为主的修心窍诀中,都 强调第一要看破今世,原因就是: 如果对今生的一切 能看破,无论居士还是出家人,修行必定会成功;反 之,假如对现世的名利十分耽著,即使你表面上修行 特别好,也不一定有很大收获。因此,每个修行人务 必要了解轮回的过患,真正生起出离心。

2、人格恶劣:性情恶劣之人,连芝麻许的善良人格也不具备,言行举止没有丝毫可信度,所作所为始终不会有长进。这种人从头到脚没一点好的,就像人们所说:头顶长疮,脚底流脓——坏透了!

学佛先要做好人,在好人的基础上,才能变成好修行人。如果人品下劣、恶行昭著,却妄图在佛教中做出一番大事业,这是不现实的。一个人倘若修行好,则一定是好人,因为佛法融入内心之后,与坏人会有很大差别。反过来说,假如坏人的行为一点都不舍弃,那他会不会变成大成就者呢?恐怕很困难的。

古大德在教典中也说:"弟子学识诚可改,秉性下劣实难移。"弟子没有智慧、比较愚笨,倒不要紧,在老师的督促下,只要他肯学,慢慢也会变成智者。但如果他人格特别下劣,那就无药可救了,一两天中你对他教育,可能稍微好一点,但"江山易改,本性难移",过段时间他又会故态复萌。

以前,博采瓦格西对前来依止的人,首先要观察他人格如何:人格不好的,就算智慧出类拔萃,他也不会接纳;如果人格很不错,但智慧有点欠缺,他还是会摄受的。我们上师如意宝的很多教言,比如《胜利道歌》、《教诲甘露明点》等中,也经常提到人格的重要性。我们平时跟众人接触的过程中,确实对法王和古大德的这些教言深信不疑。正如《格言宝藏论》所言:"劣者无论再改造,性情不会变贤善,煤炭无论再改造,其色无法变雪白。"人格低劣之人,即便遇到佛陀般具有德相、有无限大悲和智慧的善知识,也难以获得上师一点一滴的意传加持,反而会与正法背道而驰。所以,这种人没有修行的机会,可称之为转生于无暇处。

对治:要想对治人格恶劣,有些大德在教言中说,有一定的困难。不过,极个别人由于善根、种姓比较

不错,刚开始时虽然为人很坏,但后来依靠上师的教言和道友的劝导,也能变成善良之人,这种现象偶尔会有。

因此,我们要好好观察,看自己究竟是不是个好人。凡夫人都有这样的毛病:每个人相信自己是好人,就算是最坏的人,也认为自己很了不起。其实假如人人都觉得你很坏,你可能真的是坏人;但若大多数人觉得你不错,那也许只是有些人看不惯你的行为而已。总之,大家不要对自己太相信了,不要认为"在这个世间上,我跟文殊菩萨没有差别,只不过个别人嫉妒我罢了,实际上我是个大好人",也不能这么想。每个人在所难免都有毛病,故于求法过程中,在上师和道友面前,一定要改正自己的过失。智者常会观察自己的不足,而愚者只看别人的缺点,所以要想真正变成修行人,必须要有完善的人格,摄受弟子时如是,自己修行时亦如是。

3、无出离心:对于地狱、饿鬼、旁生三恶趣的 剧烈痛苦,或者人间的生老病死、天人的死堕、非天 的战争之苦,或者生存于世所饱受的种种身心痛苦, 如果生不起一丝一毫的畏惧感,还觉得这个世界多么 美好幸福,那根本无法产生作为趋入佛法之因的出离 心。

我原来也讲过吧,美国一个道友曾给我打电话说:"我们这里特别快乐!美国旧金山多么美丽,波士顿如何如何壮观……"当时我就开玩笑:"你不要天天贪著这些啊,不然,你一刹那的出离心也生不起来。"

的确,现在有些人身体没有病,地位、事业、家庭各方面不错时,觉得这个世间还是很美好,却不知一切有为法皆为痛苦的道理。这些人看三界轮回不像火宅,反而像天堂,由于缺少出离心,根本没有趋入佛法的机会。尤其是缺乏因果观念的人,一讲起地狱、饿鬼、旁生的痛苦,内心一点感觉都没有,就像无垢光尊者所批评的,这种人的心真如铁球,或像石头一样没有心<sup>6</sup>,已经断了解脱的因缘。

假如没有出离心,我们是否会生起更高的境界呢?这很难说。有些人声称:"出离心是小乘法,我修的是大乘密法,绝不用靠下乘的出离心。"这也有点言过其实了。为什么呢?因为没有基础的话,你的高楼大厦不会很稳固。佛陀在《地藏十轮经》里也说:"无力饮池河,讵能吞大海?不习二乘法,何能学大乘?"意思就是,若没有能力饮用池水、河水,又岂能吞下整个大海?同样,假如不修习小乘法,又岂能学习大乘法呢?

现在很多人看不起小乘的出离心、比丘戒、居士戒,一提起这些就头痛,不愿意听,自认为是大瑜伽士,安住于自然本智中,什么都不执著。但这些人就像电影里的坏人一样,对善法不执著,对恶法却执著得很,由于自己还要干坏事,因而对法律一概排斥。其实这是不合理的,以别解脱戒或出离心为基础,真的很重要。修行人也应该观察自己,看愿不愿意从轮回中脱离出来,若连这种心都没有,那你学法的方向

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 无垢光尊者在《大圆满心性休息》中云:"虽已如是作开示,然却毫不生厌离, 我心真如巨铁球,或如石头无有心。"

并没有搞定。

不过,现在大城市里的人,耽著今生的比比皆是, 不说无上密法和大圆满的境界,甚至一讲起出离心, 许多人也不能接受。所以,凡夫人最好不要高谈阔论、 自以为是,平时听到简单的教言若都接受不了,那么 更高的见修行果,对你来说更会遥之千里。

华智仁波切的每一句话,希望大家务必要记住。 那天学院个别人已发愿背诵《大圆满前行引导文》, 希望你们一定要善始善终,如果真能背下来,我敢保 证你会变成很好的修行人。其实能背诵这个的话,里 面所有教言都记得住;如果不能背,光是在书上走马 观花、囫囵吞枣,其中很深的教言无法深入体会。我 经常想:"这每一句所讲的,要是能永远记在心里多 好啊!"二十年前我刚听这部法时,就这样认为,现 在仍有这种感觉,这里面的金刚语,跟世间的任何语 言都不相同。

前不久我看了一本书,是个很有学问的人写的, 里面说每天至少要看十分钟的书,让自己的智慧充充 电,否则,你的思想会停滞不前。既然世间人都这么 认为,希望大家也对出世间这么好的法——《大圆满 前行》,每天能看一点、记一点,这样久而久之、长 期下来,脑海中就会有非常深的印象。所谓修行,并 不是一步登天,而需要长期的熏习,这一点,从那些 修行非常成功的老修行人身上,也可以看得出来。

4、无有正信:如果对佛陀的教法、证法,还有 给我们传讲真实不虚教言的上师,连一丝一毫的信心 都没有——比如说,《大圆满前行》的法本来了,你 觉得跟一张报纸没什么两样;给你传讲最甚深法要的上师来了,你就随便应付一下:"噢,您来了,要不要吃点东西?好,拜拜!"那显然已封闭了佛法的入门,这样一来,也就不能踏上解脱正道。

在修行的过程中,信心和智慧相当重要。若没有智慧,不可能通达一切万法的实相;若没有信心。则无法趋入这样的法门。正如龙猛菩萨在《中观宝鬘论》中所言:"具信故依法,具慧故知真,此二主为慧,前行即信心。"有了信心以后,我们才会希求佛法;有了智慧以后,才能通达人无我、法无我,或是佛教中四法印的道理等。而在智慧和信心这二者中,是由主要地位的,因为依此可通达万法世俗谛和胜义定性的,就像《宝性论》中所说,殊胜的胜义空性也要依请信心方可证悟了。如果你点滴信心也没有,绝不不能入于佛法之门;假如你信心很不错,像有些老修行人、老居士一样,那即使不具足通达万法的智慧,也永远不会在佛法的光明中退转。

一个人若对上师有信心,五年前在上师身边,十年后还会在上师身边,纵然有时受赞叹、有时挨批评,经历了各种风风雨雨,但怎么样都能挺过去。假如你没有信心的话,今天上师说你的饭做得不好——"哼,不好?那你就找个做得好的人吧!"马上背着包就走了。其实,依止上师也好、为众生发心也好,心眼不要太小了,稍微说一点点,立即就离开,这样不是很

<sup>7 《</sup>宝性论》云:"自生诸佛之胜义,唯是依信所证悟。"

好。我们所住的娑婆世界,又名具诤世界,在这个世界中充满各种争论、你争我夺,不比极乐世界每天都是散鲜花赞扬,故要学会修安忍。有些人忍耐力特别弱,别人稍稍说一点,从此再也不理他了,更有甚者,再也不去那个道场了。有些发心人员也如此,别人说他这样做不好,他马上甩手不干了,把工作交待一下就离开。这种人真的很可怜!

要知道,发心或修行十分圆满的人,肯定会遇到很多很多违缘、障碍,最后之所以他能成功,就是因为忍得下来。像法王如意宝,不管是摄受弟子、建立道场、弘法利生,都曾遇到很多人不理解,甚至无端诽谤、说种种过失,但上师只要觉得自己的原则和方向没有错,就不在乎这些。所以,大家今后学习也好、弘扬佛法也罢,有坚强的忍耐心非常非常重要,这也是信心的一种标志。看过《中观宝鬘论释》的人都知道,里面讲了智慧的标志和信心的标志,其中,不会离开法、不会离开上师,就是具足信心的标志。

因此,有信心的人最好不要离开上师,也不要离开法。倘若你今天学这个,明天信心就退了,把法本寄回去,又跑到另一个道场去,如此反反复复、来来去去,终将一无所获,没有多大意义,故还是要长期依止,一门深入。所谓一门深入,并不是只看一部《阿弥陀经》,此外什么都不能看,而是对所依止的法门和宗派不要换来换去。不然的话,你依止一位上师,他的仪轨好不容易学下来了,结果又看见更胖一点的上师——"这个上师多庄严、多可爱啊!我闭着眼睛,对他都有无比的信心。今天一定要在他面前,五体投

地皈依、祈祷,他是我永远的怙主!"可一两年以后, 这个怙主又变了,这样不好。

5、喜爱恶行:喜爱不如法恶行之人,身口意三门桀骜不驯、刚强难化,远离闻思修行、恭敬供养三宝等一切功德,拒正法于千里之外。

有些人可能是前世的业力吧,对善法没有多大兴趣,对恶法却兴致勃勃、极有信心,这种习气很难对治。阿琼堪布在《前行备忘录》中也说:"喜爱恶行,无以对治。"这种人真的很恶劣,对行持佛法一点兴趣都没有,整天在社会上造恶业,做些不如法的行为,如上网、打麻将、喝酒、抽烟、杀生,甚至吸毒等等。《格言宝藏论》专门有一个"恶行品",就讲了很多恶劣的行为。

喜爱恶行的有些人,也跟自己的业力有关,今生中怎样也无法调柔。如云:"恶人住林亦粗暴,正士住城亦温顺。"恶人住在寂静的山林也会显得异常粗暴,口口声声说要闭关,跟谁都不接触,可是一接触人,就差点把人家吃掉,哪怕在寂静地方住一万年,性格也没办法变得调柔。而正士即使住在喧嚣的城市里,仍然是温雅又善良,如同骏马一样,纵然身处闹市也非常温顺。

很多恶人好像没有善根一样,所有的罪业、恶行方面,他有能力、有兴趣、有欢喜心,而善法方面,一点希求都没有。按弥勒菩萨《经庄严论》的观点,这种人就是断绝解脱缘分者,如颂云:"一向行恶行,普断诸白法,无有解脱分,善少亦无因。"一心想造恶、喜欢恶行的人,完全断绝了一切善法,从而没有

解脱的缘分,善法方面一点因缘都没有。但后来麦彭仁波切解释时说:所谓"一点因缘都没有",只是低劣加否定而已,说明此人距离解脱极其遥远,并不是他永远不能解脱,否则就有不具如来藏的过失了。

对治:喜欢造恶业、喜爱恶事的人,哪怕来多少佛陀或者善知识,也很难以救度。对于这种人,有没有方法对治呢?阿琼堪布说"无以对治"。我也想不出好办法来,因为跟这些人怎么讲,他也当成耳边风,觉得自己喜欢的是最好的,所以善知识说了也没用,法本看了也生不起兴趣,这种人还是很难调伏的。一旦我们转生成这样,对佛法肯定无力希求,故也是一种无暇处。

6、心离正法: (刚才是从喜爱恶法的角度讲的,此处是从对善法没兴趣的侧面讲。) 对不具备善法功德与正法光明的人来说,就像在狗面前放青草或牦牛面前放骨头一样,对闻思修、放生、听经等正法毫无兴趣,一听上师讲这些就兴趣索然,结果自相续也不会生起功德。

当然,不信佛教的人,我们暂时不谈。而信佛教的人当中,有些得到一个法本,就非常欢喜,好像获得如意宝一样,但有些人得到法本时,从表情上也看得出来,他一点感觉都没有,"没事,就放那儿吧!"这种人即使活了一百年,恐怕也生不起什么功德。《法句经》云:"若人寿百岁,邪伪无有智,不如生一日,一心学正智。"意思是说,有些人活了一百岁,但邪见伪装的不如法行为,不可能产生真实的智慧,倒不如只活一天,一心接受真正的智慧。

有些人活的时间很长,可是每天浑浑噩噩,一辈子没有什么实义,这在当今社会上数不胜数。有时候看这些人,一生只是吃饭、睡觉、与人交往,在轮回中生了又死、死了又生,一直不断地流转,自己却不知寻求解脱,真的很悲哀。如果我们跟他们一模一样,这叫做心离正法,没有修行的机会,即使你修了,也不会产生任何功德,因为一切功德和境界皆依信心、恭敬心而来,这一点很重要。比如说,你今天求密持一个人。若觉得密法是诸佛菩萨宣说的微妙精华,自己有承上师的和持,你的相续定会有所改变;如果只把它看做一般的教言,则什么利益也得不到。不要说正法,近时的的教言,则什么利益也得不到。不要说正法,近世的参加培训班也是如此,若对老师所讲的知识一点兴趣都没有,恐怕你只是混时间而已,根本得不到任何收获。

对治:大家首先要观察自心,如果对法信心不大, 一定要想方设法对诸佛菩萨和上师的功德产生兴趣; 假如实在生不起兴趣,也要对法产生"这很了不起" 的感觉。昨前天有个居士说:"我现在对密法生不起 信心,怎么办呢?"我说:"《圣行集萃》8中有《密 宗大成就者奇传》,还有德钦朗巴的《莲师刹土云游 记》,你去看一下。"结果有几个人看了以后说:"哎, 真是很了不起啊!这些上师简直不可思议!"我告诉 他:"如果你对密宗和密宗大德,不是假装的,而是 真正产生'这很了不起'的一颗心,这就是具足信心

<sup>8 《</sup>圣行集萃》: 即《显密宝库 18》。

的标志。然后慢慢地,你的境界便会出现。"

现在有些人对佛法的功德生不起信心,若能多翻阅上师们的传记、多了解前辈大德的行为,就会逐渐产生仰慕之情,这个时候你的想法,跟原来的想法是不相同的。否则,你天天看电视、看报纸,脑子里装满世间乱七八糟的知识,这对今生来世没有任何意义。

7、毁坏律仪:倘若进入小乘后失坏了别解脱戒,或者趋入大乘后退失菩提心,失毁了菩萨律仪,那么只会堕入恶趣而别无出路,脱离不了无暇之处。

破戒之人今生来世都痛苦,且对将来获得佛果有障碍。如《沙弥五十颂》云:"破戒则痛苦,亦障获佛果。"所以,守一分以上的戒律极为切要。受了戒以后,应当尽心尽力地护持,假如没有护持好,自相续很容易与恶法相应。

作为凡夫人,一般不愿意被束缚,没有束缚就觉得很快乐,但这并不能成为功德的所依。《心地观经》中也说:"入佛法海,信为根本;渡生死河,戒为船筏。"如果没有守别解脱戒和菩萨戒,那么显宗共同乘的功德无法获得;如果共同乘的功德所依都没有,更上一层楼的密法超胜境界,对你来讲更是遥不可及。所以,一个人若毁坏了别解脱戒和菩萨戒,自己又没有好好忏悔、重新恢复,则也属于无暇之处。

对治:《前行备忘录》中说,倘若破了戒律,一定要如理加以忏悔。一开始受戒就没有失坏过的人, 是树立佛陀法幢者,又是摧毁魔幢者;即使失毁了戒律、但能如理忏悔的人,也是树立法幢者、摧毁魔幢 者。

在这个世间上,有些高僧大德、护法居士,不管 是别解脱戒、菩萨戒,一直没有毁坏过,这种人就像 莲花般出淤泥而不染,非常清净,来世会直接前往清 净刹土。而有些人由于种种原因,戒律有所损坏,但 自己有惭愧心、后悔心,后于相关所依面前又再次受 戒,这也属于具戒者。否则,戒律毁坏若一直没有恢 复,就不可能有真实的修行机会。

8、失毀誓言:(这是讲密乘戒。)自己接受密乘灌顶之后,就有守护誓言的要求。一旦进入了密乘,以对自己有三法恩<sup>9</sup>的金刚上师,及同行道友为对境,而破了三昧耶戒,那么不仅会自食恶果,而且也将殃及他众,当然也就断绝了成就的缘分。

密宗的誓言有千千万万,有些教言里说,把石头、 土粉等执为自相实有也是破誓言。但有些上师认为, 不执著的凡夫人是没有的,如果是这样,那凡夫人中 不会有清净誓言者。所以,法王如意宝为主的很多上 师说,从不严格的角度来讲,对事物的实有执著不算 破誓言。然而,你若对密宗金刚上师有严重矛盾,后 来一直没有忏悔,或与金刚道友之间互相抵触,把他 当成不共戴天的怨敌来对待,这就叫做破誓言。

这个一定要注意! 虽然密宗有无数的誓言,包括身口意的誓言,还有二十七种誓言、十四种誓言等不计其数,但是法王如意宝每次灌顶、传密法时都强调,倘若金刚道友之间发生口角,或者不说话,按理来讲,

**30** 

<sup>9</sup> 三法恩: 赐予密法、灌顶、窍诀。

没过夜之前必须忏悔;如果没有做到这样,平时若有 互相不说话的情况,则不能进入密宗的坛城,或者共 同闻受密法。

最近我在学院中,也准备给大家讲《大圆满愿文》,在这个过程中,希望道友们应该注意:假如有人互相不说话,情况非常严重的话,最好在这之前忏悔,于法师或其他人面前,彼此把事情说清楚;倘若没有这样,这两个人绝对不能进入密宗的坛城和场合中,对此我今天再次重申。因为这两天就要传法了,人多的话,会不会有这种情况也不好说。虽然在我心目中,我们这里的金刚道友和睦相处,应该不会有这种现象,不过有时候也很难讲。希望我这次传密法,最好不要有;一旦真的有,后来被发现的话,要么我停止传法,要么你当场离开,肯定会这样的。

当然,你跟其他人有没有严重矛盾,这一点也没必要问别人,自己应该最清楚。如果有,你应亲自找他一下:"我们俩是不是不说话?我看见你的时候,你好像经常绕着我走。那天我上来时,你正好下来,一见到我,就从那边过去了,你是不是对我有意见?假如有意见,这几天我俩说话好不好?传完法以后,我们再看看,否则可能听不到法了。(众笑)"的确,上师如意宝一再讲过,尤其对上师和道友有矛盾的,绝对不能听密法,历来都是如此,这个大家一定要记住!

上述这八种无暇远离妙法,也称为"解脱灯灭", 一旦具足这些违缘,解脱就没有希望了。所以,作为 有正知正见的修行人,务必要仔细观察,千万不要让 这些邪行与自相续并存。若能如此,行住卧一切行为都会快乐,不仅今生快乐,乃至生生世世都不会有任何隐患。如佛经中云:"勿随邪业,行住卧安,世世无患。"《法华经》亦云:"长夜安隐,多所饶益。"因此,修行好的人,包括他的面容、语言等,都没有什么忧愁,而修行不好的人,始终会有焦虑、痛苦、悲哀、伤心。所以,大家要想尽办法令佛陀的教诲甘露与自心完全相应,这样一来,才会过着快乐悠闲、非常有意义的生活。

# 第二十四节课

#### 思考题

- 1. 判断一个人修行好坏的标准是什么?请说明理由。
- 2. 怎样做才不会草率进入形象上的修法?假如你周围有人注重表面上的修法,你会如何引导他走出误区?
- 3. 在修行过程中,什么才是真正的魔障?你对此有哪些认识?
- 4. 为什么说暇满中只要有一种不齐全,就不具备真正修法的缘分?请用比喻加以分析。

这次讲《前行引导文》,讲得比较广,时间上会很长,内容上,我也尽量增加一些自己所了解的,对你们修行有利益、有帮助的教言。所以大家一定要把《前行》放在重要位置来学,更重要的是,必须要实地修行。尤其在今年的学习中,务必要对共同加行部分生起定解。

以前在藏地或汉地,虽然《前行》有人讲,也有人学,但真正带着实修的,却比较罕见。因此,经过长时间考虑之后,我决定花一定的时间带大家修行。否则,光是口头上会说,而没有将每一句贯彻到相续中去,想要调伏烦恼相当困难。所以趁这个机会,我再三要求有机缘、有时间的道友,以闭关方式好好地修,尤其是对人身难得、寿命无常、轮回过患、因果

不虚这四加行,一定要打下非常稳固的基础。当然,这个基础能否打好,关键也要靠自己,而不是用一种制度约束你,用强迫的手段逼你——这样或许有点作用,但最重要的,还是你能自觉修行。

倘若没有打好前行基础,表面上修任何法,暂时可能有一些验相、些许成就,但在今生来世的重大问题上,由于你相续与四加行不相应,故很难得到真实利益。这一点是可以肯定的。毕竟我们学佛那么长时间了,就我个人而言,虽说不是真正的修行人、大成就者,但对佛教经论、尤其是宁玛巴教法,算是比较了解的,有时候也观过心。通过长期的经验和观察,我切实体会到,若没有真正了解前行法,长时间串习每一个道理,修行不可能圆满成功。如果离开了前行,你依止多少上师、看过多少法本、学了多少宗派,也只是在自相续种下善根而已,要断除轮回之根非常困难。

所以,这次有了修行因缘,大家千万不要放过。你暂时不关注其他法也可以,但一定要把自己的心放在人身难得、寿命无常等修法上。前段时间,我在二十几堂课中,附带讲了《大圆满心性休息三处三善引导文》的实修法。如今人身难得虽已观完,但我要求再继续观修两三个月,此外磕大头也在进行着。今年和明年中,我的原则是:专门给大家空出时间,让金刚降魔洲和菩提学会的道友们,把主要精力放在修行上,同时也要不间断闻思。

人身难得,转瞬即逝,希望大家用这两年的时间, 对共同加行真正有所体会。假如只是停留在口头上、 书面上,不要说知识分子,即便是三四年级的孩子,一看内容也讲得出来。东北那一带就有许多学佛的小学生,《大圆满前行》可以随便讲,比我讲得好多了。不过我相信,他们修行肯定不如我。尽管我修得很差,但至少一直在修,而他们只是口头会说人身难得、八无暇是哪些,与内心却没有一一对照,看自己到底具不具足——不具足,要想尽办法使它具足;具足了,则要观察它是暂时具足,还是有生之年不会离开。这些不共的观修方法,有修行经验的人才会有。

因此,我近期要求你们,包括为僧众、为众生发心的道友在内,每天早上要观修人身难得。这一点并不困难,只要对佛法生起了定解,就不会喜欢睡懒觉,也不会忙于其他琐事。你过去之所以贪执那些,就是没有对来世存在、人身难得生起坚定的信念,所以总找各种理由不学佛,即使学了,也只是敷衍了事。这是值得羞愧的。我就认识一些居士,天天用"忙"为借口,把学习佛法推掉,既然他们没有学,修行更不用说了。

现在全世界学佛的本来就少,即使学了佛,大多数也是流于表面形式,真正依次第修行的屈指可数。很多人一开始就高攀大法,平时谈论的也是:"你得过上师心滴灌顶没有?得过大威德灌顶没有?……"在他们心目中,获得大灌顶就意味着即生成就,可马上飞往清净刹土,今天去极乐世界,明天去红色铜山,这样飞来飞去,非常快乐自在,却根本不想从基础修起,不知道前行法才是最重要、最根本的。

不久前, 我给大家传了"项袋金刚橛", 很多人

的信心倒不错: 当天, 学院里的金刚橛卖完了; 第二天, 色达县的金刚橛卖完了; 那时正好放假, 据说成都武侯祠、北京等地流通处的金刚橛, 也被统统请光了。甚至有些出家人, 像康巴汉子别着藏刀一样, 把长的金刚橛别在腰间——这说明你们在这方面很耽执。尽管金刚橛的功德不可思议, 但有些人真的很可怜, 什么是金刚橛都不知道, 如何修生起次第、圆满次第也不明白, 只是觉得这个好看, 用它可以降魔, 凡对自己制造违缘的, 就穿破他的肚子——是不是这样想的? 我没有他心通, 具体也不清楚。

遗憾的是,没听说谁对《大圆满前行》有这么重视,觉得这是一生中最重要的法本,出门时也随身携带,有时间就翻一翻。这样的人恐怕没有,不信可以举手看看。所以你们对前行的重视程度不够,跟我们学佛完全不同:你们是利根者,从果往下来;而我们是钝根者,最初遇到《大圆满前行》,就从人身难得开始修,让这些境界一点一滴生起来。但事实证明,由于有了前行的基础,至今二十多年过去了,我们还是呆在学院中,而当年和我们共同出家的,因为喜欢高攀大法,最后修行一败涂地。

所以,大家应当把握好这次机会。我自己虽然修得不好,但还是决定亲自带你们,安排的时间也相当长。在这么长的时间里,希望每个人对共同加行打下稳固的基础。人身真的很难得,在这么短的一生中,有多少机会修这个法?恐怕并不多。也许在你们这辈子中,广修前行是第一次,也是最后一次。而我带你们修,也是如此。

在修的过程中,大家要真正生起一种觉受,明白人身确实难得,这不是假装的,要从心坎深处有感而发。若能产生这种感觉,看到芸芸众生不学佛时,就会觉得他们很可怜,自己也会利用这个人身精进修行,不会让它白白空耗——这就是我的目标。我自己是低劣的凡夫人,不敢承诺你们修了前行后,几百人会当下开悟,马上成为一地菩萨。再说末法时代,果期早已经过了,也不可能如此。但只要每个人打下扎实的基础,修行在有生之年就不会变来变去、退来退去,这对生生世世也是极殊胜的缘起。

在汉地,我有时跟学佛多年的居士、出家人交谈,往往听不到对来世的关心,听到的只是今生利益,或者神通神变,甚至一讲到政治,他们许多术语就自然流露出来,而提到佛法,尤其是甚深因果,基本上都不说话了。这种现象不太可取。因此要知道,我们学习佛法,为的是把佛法融入内心,而这一点,也正是历代上师传承佛法的目的所在。

下面开始讲课。《前行》每天讲得不一定多,讲的过程中,我经常在中间顺便发挥,可能有内容不通顺的,也有次第不连贯的,但华智仁波切的《前行》具有相当殊胜的加持,希望你们常常带在身边。如果说学习《入菩萨行论》,让我们从总体上对大乘有所认识,明白了发菩提心的功德和利益,那么学习这部《大圆满前行》,将会令我们在对治烦恼、断除我执方面,更具有实修性窍诀。同时,依靠传承上师的无形加持,因缘聚合之时,我们相续中必定会生起慈悲、

智慧等一些暖相。

接下来继续讲:

如果没有善加观察无垢光尊者讲的十六种无暇,那么在当今乌烟瘴气的五浊恶世,众生的见解、行为日趋低劣,表面上看很多人暇满无不齐全,也持有出家人或居士的外相,然而,包括高高座上的大法王、精美伞盖下的大上师、久居深山的苦行者、云游四海的舍事者等自我感觉良好的人在内,一旦落入了这些无暇的控制中,即使矫揉造作地修法,也终究不能迈入正道。

这一段非常的重要!倘若没有好好观察,许多修行人会自欺欺人。他们自认为不一般——不是一般的居士,不是一般的出家人,而是高高在上的大上师、大法王、大活佛、大成就者,一生处于众人的恭敬、赞扬、鲜花和掌声中,被视为真正的善知识。可是,假如自相续被十六种无暇所束缚:要么愚昧无知,要么五毒粗重,要么失坏律仪、毁坏三昧耶戒……那不要说度化众生,他自己都没有步入正法之门。

现在汉地有些居士对我非常恭敬,但我时时观察自己,很清楚自己到底是什么样的人,所以,那些人很可怜,我也很可怜。类似的事情肯定还有许许多多,只不过自己没发现而已。例如,我们住在僧团中,戒律却不清净;坐在法座上,对僧众的事情安排不好……在这种情况下,来世势必只有一条路,就是堕入恶趣,也许是地狱,也许是饿鬼、旁生。

其实,修行人堕落的现象非常多。《五台山志》 中就有一则真实的故事:在唐朝,五台山有位叫法爱 的和尚,他做监寺二十年,私下以僧众的财产买了一大片地,留给弟子明慧。法爱死后,生在明慧家做牛,力大能独耕。三十年后,牛老了,庄头准备卖掉它。当晚明慧做梦,梦到去世的师父哭着说:"我用常住僧物为你置办田地,现在堕落为牛,既老又瘦。愿你剥我皮做鼓,再把我的名字写于鼓上,凡有礼拜念诵,当击这面鼓,我的苦才有解脱之日。不然,这块地变成沧海,也未必能脱免。"

第二天,那头牛自己撞死了。明慧非常害怕,马上集聚僧众,把事情具体向大众说了。并按梦中嘱咐,把牛皮剥下做鼓,再把师父名字写在上面,而且变卖田地,将所得钱财供养僧众。后来,这面鼓被送到五台山文殊殿,叫"人皮鼓"。可以想象,法爱在生前肯定受人尊重,可死后为何堕落为牛呢?就是因为他没有人身难得、业因果等观念,以致肆无忌惮地做了很多恶事。

《高僧传》中还有个故事说: 拾得<sup>10</sup>曾在国清寺 放牛。一天,寺院的僧众在做布萨<sup>11</sup>,拾得赶牛到堂 前,站在门口拍手大笑,扰乱戒堂,被一位和尚杖逐 出去。

拾得说:"我从今以后,再也不放牛了!" 有个和尚问:"你不放牛,要做什么?一个人总

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 拾得: 普贤菩萨化身,小时候被丰干禅师(阿弥陀佛化身)捡回国清寺,故取名"拾得"。

<sup>11</sup> 布萨: 同住之比丘每半月集会一处,请精熟律法之比丘说波罗提木叉戒本,以 反省过去半月内之行为是否合乎戒本,若有犯戒者,则于众前忏悔,使比丘均能 长住于净戒中,长养善法,增长功德。又在家信徒于六斋日受持八斋戒,亦称布 萨,谓能增长善法。

不能只吃饭而不做事。"

拾得说:"是啊。这些牛,就是只吃饭而不做事 的人转世来的,它们前世都是本寺大德和执事。"

众人都不相信。于是拾得当着他们的面,一一吆喝那些牛:"弘靖律师站出来!"一头白牛作声而至。 又叫:"典座光超站出来!"一头黑牛应声而出……僧 众见此都惊骇不已。

拾得指着这些牛,说偈道:"前生不持戒,人面而畜心,汝今遭此咎,怨恨于何人?"僧众听后胆战心惊,方意识到因果确实不虚,从而改往修来。

也许有人怀疑:"修行人是否很容易堕落,而一般世间人则不会呢?"并非如此。其实一般世间人更 危险,因为没有修行机会,造的恶业更是可怕。

要知道,如果没有生起人身难得之心,就会牵扯到后面的修行,乃至延误生生世世的重大问题。所以,我们首先慢慢去观察很重要,对前面讲的十八种暇满,应像小学生做作业那样一一分析,看这个具不具足、那个具不具足……这就是所谓的修行。有些人这样修时,好像感觉不到什么,这说明你没有专心。假如你将每个道理与自相续逐一对应,必定会对佛法产生信心。所谓的修行,并不是闭着眼睛,非要看到有面有相的本尊、刚才讲的就是真正的修行。

有些人对共同加行的修行能力特别差,前段时间 修是修了,但没有什么感受,这说明你的修行只是表 面形式,今后很容易变质、甚至退失。因此,大家绝 不能匆匆忙忙、草草率率提前进入形象上的修法,必 须要仔仔细细观察,看自己到底具不具足三十四种 (18+16=34) 暇满的自性。

我们这里有些道友,出家时特别迫不及待,本来按规定要观察四个月,但他过了两三天后,就一直在催:"我可不可以现在出家啊?我实在是忍不住了,您能不能早一点给我剃了?"结果还不到两三个月,他就剃了头发,然后特别高兴:"谢谢您,好舒服啊!我现在没头发了,可爱吗?"他觉得没有头发就是出家的标志,却不知内心中真正生起定解,才是最关键的。有些地方还非常重视办皈依证、取法名、做仪式,虽然这些外在形式也需要,但最根本的,是要先好好观察,看自己是否具足十八种暇满,及无垢光尊者所讲的远离十六种无暇。

因此,希望大城市里的人,通过这次学习要真正 认识到,自己有些修行不过是形象而已,法并没有融 入于心。其实,法融入于心的感觉,与只追求表面形 式完全不同,这一点从很多大德身上也看得出来。他 们一旦生起人身难得的理念,无论是说话、做事、言 谈举止、日常威仪,对后世的修法相当重视,根本不 会忙于世间琐事,也不可能爱看电视、电影、动画片, 对他们而言,这些散乱的形象完全是骗人的,没有什 么实在意义。

当然,末法时代,具足上述暇满相当困难,如果一个人真正具足了,实在是值得高兴的事。可是大家扪心自问,你自己观察过没有?假如以前没有观察,从今天起,务必要将这些与自己一一对照。这不是口头上说说,也不是我自己从来不观察,只是一味地要求你们,像无垢光尊者在《三十忠告论》中所云:"呜

呼虽知无修自欺自。"而是遇到这个法门之后,一直到现在我经常观修。否则,只说而不做的话,方向就已经搞错了,修行很难出现奇迹。倘若具足了这些暇满,我们一方面要值得欢喜,同时应当诚心诚意地想:"如今获得了如此难得的暇满人身,我一定不能白白空耗,必须要尽心尽力地修持正法。"

这个人身的确非常难得,从因方面来说,需要守持清净戒律、具足清净信心,如《中观宝鬘论》云:"由信离无暇,依戒生善趣。"从缘方面来说,必须具备布施、发殊胜愿等因缘。从比喻方面、体性方面看,也都极不容易获得。今生有幸得到这个人身,要想来世转生善趣,则要护持清净戒律,而要断除无始以来的贪嗔痴烦恼,就一定要修行。正如世亲论师所言:"为得善趣戒重要,为离烦恼修重要。"有些人总抱怨自己烦恼深重,看了很多书、读了无数遍《金刚经》,贪心、嗔心还是有增无减,这是为什么呢?就是因为没有修行。如果你真正修行了,相续中的烦恼绝对会远离,这是一个必然规律,因为二者是相违之法,就如同火非常猛烈时,微小的寒冷自会驱除一样。

因此,大家要发自内心对修行有强烈意乐。华智仁波切说过,正法就在身边,不必外求。有些人修法始终不成功,到这个上师那里去、到那个上师那里去,今天在这个寺院求法、明天又到那个寺院求法,有时候听他们的故事,我只能默默地笑。为什么呢?因为他基础没有打好,从来也没有向内观,只是一味向外求法,那不管到哪里去,肯定都没办法修成。其实,每个人修行都能成功,关键要看能不能下功夫。比如,

你对观修人身难得,下了一定的功夫,那么再过几十年,修行若仍能保持稳定,没有什么法是修不成的。 但如果你修行马马虎虎,修一点点就半途而废,平时 没有耐心、恒心,那修什么也修不好。

尤其在闻思修行的过程中,故意断传承,或者不愿意修行,就是所谓的魔障。以前莲花生大士对空行母益西措嘉传过一个殊胜教言: "凡是对修行做障碍的,不论影响内心也好,制造外缘也罢,都是魔障。"譬如,你本想听一个传承,有人劝你不要听,应该离开这个地方,这就是一种魔障。魔障不一定非是面目狰狞的恶魔,有时候它也会显现为语言亲切的道友,或者慈悲体贴的上师,表面上对你非常关心,你听到他的话语后,三四天都睡不着觉,心里非常舒服、温暖,一闭眼就浮现出他的音容笑貌。但如果对你的修法造成违缘,那不论他是什么形象,按照莲花生大士的教言,都叫做魔障。道友们对此理当谨慎!

言归正传,刚才说了,我们必须要观察自己是否 具足三十四种暇满,假设没有具足,就应全力以赴使 自己具足,务必要集中精力来观察自相续有没有此等 暇满的功德。

当然,这不是观察一两天就可以了,而是在有生之年、随时随地都要观察。很多老修行人真的是我们的榜样,他们修行并不固定时间或环境,在深山里,每天不断地念功课、修法;到城市中、医院里,这些仍然从不间断。任何环境、任何时间,对他来讲都没有影响。可是有些道友,在寂静山里的时候,修行挺不错,就像玻璃做的阿罗汉一样,非常稳重、如如不

动,而到了大城市以后,好多天都不做功课。你们这次出去的人也想一想,原来要求每天念《普贤行愿品》、发菩提心仪轨,但听说有些人下山以后,两三天中根本没有诵经,这说明环境对你的影响很大,你的修行并不精进。说实话,我很喜欢修行不受环境和时间影响,就像吃饭一样,无论处于何时何地,都坚持自己的修行,这才叫真正有恒心。

总之,上面所讲的暇满道理,大家一定要时时观察,甚至这些暇满中只有一种不齐全,也不具备真正修持妙法的缘分。如同开车一样,纵然司机技术很好,其他因缘也都具足,但如果前轮坏了,或者没油了,车也无法安全行驶。现在有些人修行不成功,就到处打卦算命:"为什么我最近修不上去?验相出不来?本尊不现前?"实际上,这是因为你因缘不俱全,而在所有因缘中,三十四种暇满是最关键的,假如其中一种不具足,你的修行因缘也会中断。因而,你没必要问东问西,问题肯定出在这上面,如果这上面没问题,那你修行绝对顺利。所以,掌握这些窍诀也很重要。

其实,就算成办世俗中的一件平凡小事,也需要 许许多多因缘聚合,那作为长远目标、成办自他二利 的修行正法,又怎能不需要具足众多因缘呢? 打个比 方说:在古代藏地,出远门常会在途中烧茶,烧茶的 过程中,需要具备茶器、水、火等众多因缘,其中单 单生火也是一样,必须要有火燧<sup>12</sup>、火石、火绒等许

<sup>12</sup> 火燧: 即火铁, 一种引火之物。

多条件。(我小的时候,藏地大多数人用火器来生火。火器包括:火石——一块小小的白石头;火线——草地上的一种白花,秋天晒干后,揉成非常软的绒状物;以及火铁。藏人把这些装在口袋里,需要引火时,就拿出火铁与火石摩擦,火星散落到火绒上,马上会冒出烟,然后再加一点草或纸,火就开始燃烧起来。)如果仅仅是火绒不具足——用完了或被雨打湿了,就算火石、火铁样样齐全也无济于事,只好从根本上放弃烧茶。

同样的道理,假如这些暇满的功德中,仅仅是一种不具足,也不具备真正修法的机缘。比如,你烦恼粗重的话,在一个团体中,本来修行好好的,后来烦恼无法控制,自己开始发脾气,跟金刚道友不和,然后就离开了,从此,你后面的一层层修行只能全部放下来。所以,有智慧的人只要一观察,无论从自身的经验还是别人的经历,都可以看出这些条件缺一不可。

一旦失去了修法的机缘,的确非常可惜,所以, 我们现在具足顺缘、自由自在的时候,一定要把握机 会,以免将来后悔。月称论师在《入中论》中有个偈 颂,上师如意宝特别喜欢,如云:"若时自在住顺处, 设此不能自摄持,堕落险处随他转,后以何因从彼 出?"意思是,如果在自由自在、具足人身顺缘的此 时,没有以正知正念摄持根门、调伏烦恼而精进修持, 一旦堕入地狱、饿鬼、旁生之险处,到时全然随他力 所转,又将以何因缘从中度脱出来呢?大家对此教证 要反反复复思维。

有些人常说:"我太忙了,没有时间修行。"其实

只要你珍惜人身,修行时间肯定抽得出来。否则,光阴荏苒,稍纵即逝,如经云:"人身难得而易失,光阴易往而难追。"一旦浪费了这个人身,或者以此人身造下恶业,今后想重新获得则难如登天,《梵网经》也说:"一失人身,万劫不复。"

所以,我们要依靠善知识的教言,和圣者的殊胜 窍诀,有种自我挽救的心态。每个人都观察一下,看 自己要不要修人身难得?不修的话,仅仅表面上听法 是不够的。听与修有很大差别,了知与感受也有很大 差别,若想将这些差别区分开来,自己必须要实地修 行!

# 第二十五节课

#### 思考题

- 1. 如果详细观察自相续,为什么说即使单单具足十八暇满也有很大困难?请具体说明。
- 2. 除了转生为猎人、妓女等以外,什么样的人也叫做业际颠倒? 你是否属于这一行列?
- 3. 作为一名佛教徒,大小乘的信念如何在相续中生起?假如 这一点力所不及,那最起码要做到什么?你做到了吗?
- 4. 请引用比喻说明: 暇满人身极其难得。并细心体会此比喻 的含义,以令自己生起暇满难得之感。

# 今天继续讲"人身难得"中暇满之自性:

通过以上学习可知,如果详详细细观察自己有没有远离十六无暇、具足十八暇满(八种闲暇、五种自圆满、五种他圆满),就会发现即便单单具足十八暇满,也有相当大的困难。而在十八暇满中,八种闲暇虽容易获得,比如自己没堕入三恶趣,也没有生于长寿天,依靠人而安立的四种闲暇也不难具足,但完整无缺具足十圆满的人恐怕寥寥无几。

### 为什么呢?

首先,从五种自圆满来分析:尽管对大多数佛教 徒而言,获得人身、诸根俱全、生于中土并不难,但 如果业际颠倒(变成妓女等低劣种姓,或不信因果的持邪 见者)、不信佛教,那五种自圆满中就只具备三种了。如同车有四个轮子,倘若三个轮子都具足,而前轮爆了的话,不可能在高速公路上奔驰。同样,假如其他三圆满都具足,但相续中生起了邪见,或者不信仰佛教,那学佛一事也无法成办。

退一步说,如果具足了四圆满,业际颠倒与不信佛教中只有一者不具足,这行不行呢?也不行。尤其是生为业际颠倒者,即使没有造诽谤佛法、摧毁佛教等滔天罪业,但假设身口意三门无恶不作、为非作歹,或修行、念经、转绕、朝拜神山等一切所为只为了今生利益,那虽然被称为贤者、智者,实际上也属于业际颠倒之人。

我见过有些所谓的高僧大德,他们言谈举止中, 关心的全是眼前的事情,一提到来世,脸上就流露出 不在乎的神情,认为即使来世存在,也不应该为此奋 斗,而应当为了现世奋斗,如今有这种想法的大有人 在。而作为一般老百姓和普通信众,多数学佛也是为 了求平安、家庭和睦、升官发财,所作所为唯一贪执 今生利益。若如此,即使你是大和尚,或者大居士、 大施主、大慈善家,实际上也入于了业际颠倒之流。 为什么呢?因为你的目标只是今生,相续中不可能有 出离心和菩提心。

在座的道友们,无论是出家人还是居士,每个人都想一想:自己学佛到底是为了什么?倘若只为了今生保平安,逃避现实的一些困扰,或者没有任何目标,在无记状态中得过且过,从不希求来世解脱,这样的话,就算你被公认为了不起的智者大德,实则连十圆

满中"业际无倒"这一条也不具足。

这一点,或许很多人都难以避免,故务必要再再 思维。这次讲《前行》确实很重要,非常希望汉地信 众要懂这个道理。形象上的学佛、做法事,我们不大 赞叹,我们赞叹的是成为名副其实的修行人,否则, 一生中全是为了今生利益而奔波忙碌,这没有太大意 义。

上师如意宝常谆谆教诚说:"今生和来世相比起来,我更重视来世。虽不敢说百分之百是为了来世,但大多数都是为来世的解脱做准备。"所以作为一个修行人,对来世的重视应当大于今世。你们不妨也看看自己:追求的目标是今生还是来世?在这二者之间,你打的是什么符号?大于号、小于号,还是等于号?

"希求今生就是业际颠倒"这句话,对很多人来讲也许是当头一棒,理应值得深思反省。一个人若不懂得自我反省,就跟旁生没有差别了,旁生除了吃草喝水,根本没有思维辨别能力,可是人对自己的所作所为一定要观察:"我出家这么多年了,求学的目的究竟是什么?"假如只为了今生,那就是业际颠倒者,绝不能这样。以后为了来世的解脱,还是要做些准备,否则,只盯着人生几十年,目光就太短浅了,应该想到:我是希求解脱者,名闻利养没有什么价值。

然后,从五种他圆满来分析:五种他圆满中,虽然佛已出世、传讲妙法、佛法还没隐没,但如果自己没有皈入佛门,一种圆满就不具足了;既然没有皈入佛门,善知识慈悲摄受也就谈不上,这样一来,两种

圆满都不具足了。五种他圆满中若只剩下三种,学佛绝不可能成功。

有些人虽已皈依佛门,被善知识也已摄受,可是心经常反复不定,一旦对法失去了兴趣,天天靠外力来约束,也是不现实的,到了一定时候,你的"老虎皮"就会脱掉,显露出原有的丑陋面目。因此,在座的法师也好、居士也好,内心中对法要有所认知,否则,整天都依赖上师或道友提醒,自己却没有坚定的信心,最终会不会从佛教团体中退出也不好说。

尽管你皈入了佛门,若只是表面上得点法,也算不上是真正的佛教徒。很多人认为,自己办了皈依证、取了法名,在某某上师面前得过灌顶、求过法,就是实至名归的佛教徒。其实这也不一定。为什么呢?因为大乘法和小乘法并没有落实到你的行动上,你内心中尚未生起这样的信念。所以,你自认为是佛教徒,也不一定是佛教徒。

我以前在某地坐出租车时,问那个司机:"你信不信佛教?"他说:"信啊,我很信佛教。"我说:"怎么看得出来?""你看,我车里挂着观音菩萨像,这说明我信佛。"我又问:"除了这个以外,你还有没有什么让我相信的?""没别的了。反正我就是求观音保佑,所以是佛教徒。"从严格角度来讲,他并不是佛教徒,因为他连观音是神还是佛菩萨都不清楚,求观音菩萨的目的是什么呢?就是让自己多载些客人,每天多赚一点钱。

世间上这类现象比较多,包括出家人中,可能也有混饭的。有些人在社会上遇到种种挫折后,才加入

佛教群体,但他对佛陀没有敬仰、对轮回没有出离心,这种人是不是佛教徒呢?只是名相上的佛教徒,实际上并不是。很多人喜欢说"真理永远是真理",但这个真理是名相上的,还是实际上的呢?如果是名相上的,那肯定不是真理。同样,名相上的佛教徒,也不是真实的佛教徒,为什么呢?因为在他相续中,大小乘的信念并没有生起来。

从小乘角度来讲,作为真正趋入解脱道者,必须要了知轮回一切无有实义,如梦幻泡影,《法华经》云:"三界无安,犹如火宅,众苦充满,甚可怖畏。"若有如是定解,则生起了无伪的出离心。当然,这种信念并不是口头说说,而要从内心中真正发起,就像监狱里的犯人想早日脱离那种环境一样。我们在轮回中,无论是人道、天界,若能生起这样的意念,才算真正发起了出离心。

只要能通达轮回虚幻不实,不管是依靠上师的教言,还是其他善知识的威力,什么途径都可以。从前有位出家人,跟一个幻化师是好朋友。有一次,他们在喝茶闲聊中,出家人对幻化师说:"我想看看你的幻术,能表演一下吗?"幻化师不置可否,出去牵了一匹高头骏马,说:"你想要这匹马吗?我可以卖给你。"出家人一看,这马果然不错,忙问:"这么好的马,要卖多少钱?"(藏地很多出家人特别喜欢马,就像现在有些出家人特别喜欢车一样。)幻化师说:"你先骑一下试试马的好坏,然后再谈价钱。"出家人未加思索就骑上了马,幻化师把缰绳递给他,在马屁股上使劲一拍。马像箭一样冲了出去,跃过高山谷地、草原河堤,

穿越千山万水,走了几天几夜,最后把他摔在了一个陌生的旷野上,头也不回地消失在前方。

出家人跋山涉水,艰难地走出了旷野,来到了一个村庄。在这里因为人生地不熟,他当过乞丐、做过仆人,受过许许多多苦,像狗一样流浪了许多日子。后来,他还俗和当地一位姑娘成家,生了三个儿女,在饱尝了无数担心和折磨后,孩子们被渐渐养育成人。没有想到,儿女稍大之后,个个都不孝顺,不听父母的话,令他非常苦恼。为了照顾家庭,他还不得不出去打猎,全然不顾痛苦和罪过。就在这样的岁月中,他渐渐变老了。

有一次,他照例上山去打猎。走了很久之后,在 山坳里发现一头刚产下幼崽的母羚羊,身体十分虚 弱、动弹不得。他非常无情地杀害了它们,然后以枪 作为拐杖,一瘸一拐地背着羚羊尸体往家走。

走到家的河对岸时,小儿子看见他带着猎物回来,非常高兴,一边喊着爸爸,一边兴冲冲地跑过来,不慎一个失足从桥上掉了下去,立刻就被湍急的河水冲走了。哥哥、姐姐看见弟弟掉到河里,赶紧跳下去救,结果也被河水卷走。妻子目睹这一切,大哭大叫,不顾一切地跳进河里……眼看一家人转眼间都被河水冲走了,他伤心欲绝、昏倒在地,不知过了多久才清醒过来。他倚着枪想站起来,却又倒了下去。

就在这时,突然间他感觉像天亮般清醒过来,一看自己正在朋友家里,拿着一根棍子,倒伏在地。幻化师笑着对他说:"起来喝茶吧。"他爬起来,发现刚才倒的那杯茶还是热的。他感到十分惊讶,在短短几

分钟的时间里,竟然经历了一生的坎坷和沧桑!他无法相信这一切,愣了好一会儿才回过神来。回想这些幻觉带来的酸甜苦辣,他深深感到轮回毫无实义,生起了强烈的出离心,毅然抛开眼前的一切,一心一意隐入山中精进修行,最后成为伟大的开悟者。

所以,依靠幻化可以认识轮回的本性。我看很多道友到了城市以后,特别喜欢看电视,通过电视里的故事,他也许会认识到轮回的本性,也许反而产生贪心、嗔心等烦恼。不管怎么样,相续中真正生起出离心时,对世间一切的一切,名声也好、地位也好、美丽可爱的对境也好,绝不会生起羡慕之心,这是小乘最基本的要求。而身为步入大乘道的行者,还必须生起无伪的菩提心,发愿利益天下无边的一切众生。

对我们而言,尽管生起真实的出离心和菩提心有一定困难,但最起码,也要对上师三宝有纵遇命难也不退转的坚定信心。若没有这种决心,仅仅是装腔作势地诵读经文、身上穿着僧衣等等,也不一定是真正的佛教徒。

上师如意宝以前传《文殊大圆满》时讲过:皈依的含义,用世间话来说就是投降。表面上这个词似乎不太好听,但实际上你与烦恼作战的过程中,假如始终觉得:"三宝是我终生的依怙,今后无论快乐、痛苦,我的一切全部交付您、委托您,除此之外也不依靠谁,唯一您才有能力救护我。"有了这样一种信念,然后向三宝诚心投降,就是所谓的皈依。

这种皈依的决心,不论何时何地都要有。有些人皈依,只是办个证、取个名而已,稍微遇到一丁点违

缘,随时可以舍弃三宝。这时候不要说皈依,连出家 僧衣都可以脱掉,这是非常可怕的。

拉萨一带有位格鲁派的格西,叫阿旺彭措,被人们称为"兰仁巴<sup>13</sup>"。他前几年刚圆寂了,留下的著作有好几本,我曾有幸拜读过,里面的内容很感人:1959年,他和七个弟子在一个山洞闭关时,被莫名其妙地逮捕并关进大牢。于监狱做苦役时,领导命令他必须脱掉僧衣,但他坚决不肯,说:"我可以把命给你,可出家僧衣绝不会脱下。"到了六十年代,尤其是"文革"期间,红卫兵逼迫他带头烧佛经,他当众说:"你们可以逮捕我、枪毙我,但作为一名僧人,让我烧经毁佛,做不到!"在那样恶劣的环境中,他表现出不屈不挠的勇敢意志,实在令人钦佩。

而我们呢,现在过得快快乐乐时,觉得自己是不错的佛教徒,可是一旦遭遇违缘,那个时候还有没有这样的信念呢?会不会想到:"只有三宝是我的依怙,纵然为此而付出生命,我也没有任何怨言。"每个人可以扪心自问。如果没有的话,就算你剃除须发、身披袈裟,看起来非常威严,别人也说这个和尚、这个法师、这个堪布很了不起,但你也不算是佛教徒。

有些居士特别虔诚,整天念经、磕头、放生,参与众多慈善事业,尽管这些也有功德,但若对三宝的信心只停留在表面上,没有真正深入内心,那不一定是佛教徒。就像你在蚂蚁群前念释迦牟尼佛圣号,它们也能种下善根,可它们算不算佛教徒呢?并不算。

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> "兰仁巴",是菩提道修行者之义。因尊者一生学修菩提道,人品行为符合菩提 道教义,因此人们称他为"兰仁巴"。

所以,说实话,在座有些道友可能不是佛教徒。虽然你剃了光头,在寺院出家多年,自认为不要说佛教徒,甚至还是大比丘,但遇到一些大违缘时,你若没有不舍三宝的念头,那不一定配得上"佛教徒"这个名称。

我平时经常提醒大家,最好具足菩提心;如果不 具足菩提心,也要具足出离心;如果不具足出离心, 对三宝的虔诚信心也一定要具足。假如这三者都没 有,那你已超出了佛教的行列,可以说最基本的约束 点都没有了。

这段文字相当关键,大家务必要铭记于心,把它 当作一面镜子,时时观察自己到底是大乘行者,还是 小乘行者,或是一般的佛教徒?倘若连佛教徒都不 是,那到底是什么啊?说你是外道徒吧,你可能对外 道也不懂,这样既不是佛教徒,也不是外道徒,不伦 不类的,只好属于另一种人类了。

总之,如理如实地了知、观察暇满自性至关重要。 然而,现在很多人不知道暇满难得的道理,每天随世 间八法转,空耗了这个人身,非常可惜。汉地有一个 故事记载:在明朝,有个人叫罗洪先,他特别有才华, 二十多岁就高中状元。(以前中状元极不容易,比现在考 上清华、北大还难。)他为人正直,因看到官场黑暗腐败, 感念人生之无常,于是辞官隐居,断然出家,世称"状 元和尚"。

状元和尚在寺院出家后,假装愚钝,甘心承担最苦的杂役,劈柴挑水、烧火煮饭,无所不做,以此来磨练自己的心性。就这样过了十三年。

他出家前原有妻室,并有一子。十三年后,其子

又高中状元,父子同科,世间稀有,一时传为佳话。 此时妻儿很想念他,无奈他出家后音讯全无,根本无 从寻起。

可能是亲人思念真切的缘故,有一天状元和尚忽然起了回家探亲的念头,于是返回家乡。及至状元府,刚站在门前,仆人以为是和尚化缘,便入室禀告夫人。夫人生性善良,让仆人施米一斗。状元和尚未接受,希望求见主人。仆人认为和尚贪心,又报夫人。夫人又让仆人出来施钱一贯。状元和尚还是不收,即索纸笔,题诗一首:"斗米千钱我不收,十三年返故乡游。儿孙自有儿孙福,莫为儿孙做马牛。"(这个偈子很适合现在许多人,他们一辈子为了儿孙操劳,自己也不学佛,东天耗费人身。其实,儿孙自有儿孙的福分,有福报的话,你根本不必为他担心;没福报的话,你操心也没有用。所以,不要一生为儿孙当牛做马。)仆人将诗稿入呈夫人。夫人见后惊讶万分,急速跑出门外,但和尚已经离去。夫人即刻派人四处寻找,再也不见其踪影。

后来,状元和尚投归福建龙裤禅师,朝禅暮净,终于大彻大悟。他感念世人之迷茫,遂作《醒世诗偈》, 广为流传。记得其中一句是这样写的:"劝君早办修 行路,一失人身万劫难。"可见,人身难得的教言, 在汉传佛教中也特别重视。

概而言之,以上讲了暇满难得的自性,希望大家好好观修。

### 丁三、思维难得之喻:

佛于《花丛经》<sup>14</sup>、《欢喜入胎经》<sup>15</sup>、《正法念处经》<sup>16</sup>等经中都说过:在波涛汹涌的海面上,漂浮的木轭孔与海底盲龟之颈相遇极为困难,而得到人身与此相比,更是难上加难。

具体而言,假设整个三千界变成一大海洋,海面上有一连接耕牛角用的木材,通称为木轭,在它上面有一孔隙。木轭随着波浪,刹那不停地四处飘荡。而在海底有只盲龟,每一百年升到海面上一次。可想而知,这两者相遇必然十分困难,因为无心的木轭没有寻找盲龟的念头,盲龟也不具备能看见木轭的眼睛。(即使盲龟有能见之眼、木轭有寻找之心,在整片汪洋大海里,盲龟颈和木轭孔也很难相遇。)

这不过是一种假设,以此说明人身难得。假如真有一只盲龟和木轭孔,二者相遇虽极其困难,但也不能完全否定它们相遇,就算用因明三相推理,也举不出充分理由证明其永远无法碰到。当然,假如木轭静止于一处,有可能与龟颈相遇,然而它却一刹那也不停留;同样,假设盲龟经常游在海面,也有与木轭相遇的可能,但它每百年才浮出海面一次,所以这两者相遇相当困难。可是凭着偶尔的机缘,盲龟颈也可能正好钻入木轭孔内,而获得暇满人身比这更为困难。

<sup>14 《</sup>花丛经》云:"诸佛出有坏现身于世亦难得,转成暇满人身亦极难得,故当以比喻详说此理。舍利子,譬如,此大地亦成一大海洋,其中有一具孔木轭,另有一盲龟,木轭随风漂于海面,海底盲龟每百年方浮到海面一次,此盲龟颈入于快速漂荡之木轭孔中,而从恶趣再次转生为人并非如是,堕入恶趣者转生为人极其困难。"

<sup>15 《</sup>欢喜入胎经》:即《阿难入胎经》。梵语阿难,译为汉语即欢喜、庆喜。经中说:把芥子层层叠放在针尖,或撒大豆令粘附在水晶壁上,可以说极为困难,然从恶趣生于善趣中比这还更困难。

<sup>16 《</sup>正法念处经》云:"人身难得,如海中龟值浮木孔。"

大家不要认为这是一个神话,或者只是一种说法,而要用心去体会其中含义。从前,有位法师讲经时,以盲龟值木之喻说明人身难得。当时有个童子听后,内心虽有感悟,但为证明此事不虚,回家后把木板穿一个孔,掷于门旁水池中,亲自作相似之试验。不料跃身跳入池中,虽经时时低头抬头,欲钻入木孔,但因水漂木荡,始终未能做到。

此时他越发对佛语生起信心,暗自思维: "深广 大海惊人浪涛,浮木孔小,盲龟无眼,而且百年才出 头一次,二者相遇简直是不可能。我如今池狭浪小, 又有两眼,数数出头,仍无法值遇木孔,更不用说大 海中的盲龟了。"于是说偈云: "盲龟遇浮木,相值甚 为难,恶道复人身,难值亦如是。我今求出家,愿离 三有狱,恒时善修习,必使得解脱。"(此偈就像大成就 者的教言一样,写得非常好。)他后到寺院出家,一直观 修人身难得,最终获得了真实成就。

对有缘者而言,佛经的这个比喻非常好,如果你到了大海边,应以此观想人身极为难得。当然,倘若你成天只是造恶业,什么佛法都不学,这个人身也不一定难得,就像米拉日巴对猎人衮波多吉所言:"本来佛说暇满人身珍贵难得,但看见像你这样的人,便会觉得人身没什么好珍贵的。"因此,造恶业的人身并不难得,而造善业的人身,才极为难得。

尤其是通过此处的比喻,要明白从恶趣中获得人身特别不容易。有些教言书中,对这个比喻作了进一步引申: 盲龟,指我们这些众生;一百年出头一次,指偶尔才获得一个善趣之身;大多数时间都在海底,

指长期呆在三恶趣里,即便有时得到天人、阿修罗的善趣身体,也根本遇不到真正的佛法、善知识。

所以,大家在观修时,一定要细心琢磨。你什么时候感受到了人身难得,什么时候修后面的磕头、供 曼茶才会轻而易举,因为你相续中有人身难得作动力,有了动力的话,什么事情都好办。但如果没有人身难得的理念,你就会觉得做生意很重要、赚钱很重要、睡懒觉很重要。

我以前住院时,认识一个医生,她每天早上坐两三个小时的车上班。我问她:"你不累吗?路途那么远,早上两三个小时,晚上回去也两三个小时,但你每天都来得那么准时。"她回答说:"哎,虽然累一点,但还是能克服。现在工作不好找,我这个工作太难得了,再怎么累也不能放弃。只要早点起来就没事了,我每天在路边买一个馒头,边吃边坐车,没有任何问题!"

如果我们对自己这个人身,也能像她对待工作那样觉得很难得,早上肯定起得来,对忙碌的世间琐事也不会感兴趣,有了这样的动力,修什么法都没有问题。反之,假如你觉得人身并不难得,尽管法师说了、佛经里讲了,但你仍睡得特别香,日上三竿才爬起来,而且天天以工作忙为借口,把修行一直往后推,觉得自己的事业很重要,而人身修行不值一提。这种价值观就完全颠倒了,在此理念的推动下,你短暂的人生中,肯定不会好好修行。以前是忙忙碌碌的,以后也是"忙盲茫",此外不会有"明明明"。

依据经中的人身难得之义, 龙猛菩萨在《亲友书》

中,曾对乐行王教诚道:"大海漂浮木轭孔,与龟相遇极难得,旁生转人较此难,故王修法具实义。"意即在大海里漂浮的木轭之孔,与盲龟相遇极为困难,而旁生为主的三恶趣众生,转为人身较此更难,所以国王你应修持正法,令此人身具有实义。寂天论师在《入行论》中亦云:"人身极难得,如海中盲龟,颈入木轭孔。"还有《正法念处经》中说:"人身难得,如海中龟值浮木孔。"盲龟值木的比喻在诸多经论中都用过,故有相当甚深的意义。大家今后见到大海、见到乌龟、见到木轭,应该想起这个比喻,经常思维人身如何难得。

不过现在的很多人,因为没有修行,只是把这当成一个神话,好像与自己无关。其实对我们来讲,这是最有关系的,每个人对此应该有一种感觉。然而没有修行过的人,文字就是文字,自己就是自己,文字的内容在自相续中无法显现,即使偶尔显现,也不可能长久留存。只有修行好的人,才能真正体会到人身多难得,于是在有生之年不愿意空耗,把一切时间、精力全部用于对来世有益的修行上。所以,大家要观察自己这颗心,假如有了人身难得的概念,那寿命无常等引导也很容易修;可是若认为人身没有什么难得,那你修行肯定不好。

鉴于此,我要求大家闭关一百天修共同加行。出 关时就算你没开天眼,没看见普贤如来、文殊菩萨, 也没梦到哪位法王给自己授记,但如果产生了人身难 得的观念,明白不能空耗人身而要精进修行,对你一 辈子的利益也非常大。因而从现在开始,大家要千方 百计生起加行的境界,否则,人生几十年匆匆而过,也许你在临死时,穿的虽是出家衣服,却连佛教徒都不是,一闭眼就直接堕入恶趣,这是非常可怜的。

此外,在《涅槃经》等佛经中,佛陀还以"光壁撒豆,颗粒难留<sup>17</sup>"及"针尖堆豆,颗粒不存<sup>18</sup>"等比喻,对人身得之不易进行了说明,我们对此要产生深刻的认识。

-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 向光滑的墙壁上撒豌豆,必定统统掉在地上,但凭借万一的机会,豌豆也可能在墙壁上存留。而获得人身较此更难。

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 在针尖上堆豌豆,一般不可能成功,但凭偶尔的因缘,也有可能堆起来。而获得人身较此更难。

# 第二十六爷课

#### 思考题

- 1. 为什么佛陀说"得人身者,如爪上土;失人身者,如大地土"? 你对此怎么理解?
- 2. 为什么得到修学佛法的人身并不容易?请以现实生活中的现象进行分析。
- 3. 名词解释:珍宝人身 普通人身
- 4. 明白六道众生的数量比例,对你今后修行有哪些帮助?

继续学习人身难得, 现在讲第四个问题。

丁四、思维数目差别(修行人的数目跟不修行众生的数目进行对比,之后懂得修学佛法的人非常稀少):

最近一直要求实修,这对大家来讲非常重要。若 没有依靠人身难得的修法,断除对今生的贪执,修行 定然不会成功。所以,我们首先不强调得什么高法, 或者获得最殊胜的灌顶,作为初学者,刚开始一定要 把加行修好,把基础打好。如果你对加行的内容有所 感悟、有所体会,自然会有一种强大的力量推动你, 让你不得不修其他法。相反,倘若这样的基础没有打 好,表面上得了许多甚深高法和境界,但这些不一定 长期存留在你相续中。这是我们的经验之谈,也是前 辈大德留下来的教诲结晶。 所以,大家一定要把《前行》的内容搞懂,搞懂 之后再进行思维。虽然它的文字浅显易懂、一目了然, 但要想对它的内容有感受,并长期贯穿于自相续中, 恐怕不是一朝一夕之举。

在修行的过程中,得到定解相当关键。比如"人身难得"这一修法,凡是学佛的人都会讲,可是有多少人并非人云亦云,而是通过自己修证得来的?谁又能在白天做事、晚上睡觉,乃至行住坐卧等威仪中,始终对此念念不忘?如果你真正体会到了人身难得,那就像亲手摸到了熊熊烈火,即使别人说它很凉、邓爽,你也不会随他而转。同样,假如人身难得在心事为得、人生很快乐,你也不会被这些谎言所惑,不可能耽执眼前的享乐,而会马不停蹄地追求解脱。这就是所谓的体悟。"悟"字,是"心"和"我"结合起来的,所以不是别人说的,或者外境上的,而必须是自己内心的感受,这才是真正的悟。

因此,佛教不是迷信,而是智信。若想对佛教产生信心,首先要有一种怀疑,然后通过观察遣除疑惑,生起稳固的定解。现在喜欢自然科学或世间学说的人认为,做什么都离不开兴趣,没兴趣则不可能成功。但这种兴趣可能带有盲目的成分,而佛教中最究竟的信心,是通过仔细观察之后,得出来的无误结论,就像提炼黄金一样经过了千锤百炼,而不是因盲目崇拜就一概接受。对于佛陀的金刚语,佛陀也允许我们加以观察,如果觉得不合理,则可提出自己的辩驳。所以,符合实际的真理,才是我们希求的目标,这种希

求何时得以成熟,方称为真正的信心。

人身难得表面上是共同加行的基础修法,但如果更深层、更细致地去思维,其内容涉及方方面面的修行境界。所以,最初的时候,大家应该像孩童学习b、p、m、f,若没有从拼音入手,长大后就会像我这样,讲汉语时你们都笑,我自己也不好意思。同样,前行基础没有打好的话,即使你得了很多高法,但因为入门不对,修起来也很麻烦,想转又转不过来。包括有些上师,显现上也没有好好修加行,以此原因,带弟子时不是特别有次第性,最后致使有些弟子舍弃佛教,被引入其他宗教中去,这一点确实很遗憾。

现在有些上师,对系统性、次第性的法门不太重视,见弟子很认真地在学,甚至会劝他去某某地方闭关,说那里加持很大。我觉得这有点可惜,但也没办法,毕竟弟子是他的"私有财产",我没有权利去干涉。不过,有些上师只把有才华、有智慧、有财富的弟子,当作自己的"私有财产",而没财富、没才华、没能力的,经常会介绍给我,写一篇长长的介绍信说:"这是我的弟子,你要来保护,包括他的生活、他的住处、他的修行……"奇怪,他最好的弟子怎么不给我介绍啊?开玩笑!

## 下面开始讲课:

若稍加审视众生的数量及次第,就会发现,获得人身的实在是微乎其微。如佛经中言:"地狱众生犹如夜晚繁星,而饿鬼则如白昼之星;饿鬼众生犹如夜晚繁星,而旁生则如白昼之星;旁生众生如夜晚繁星,而善趣众生则如白昼之星。"此外,还有经典中说:

"地狱众生犹如大地微尘,饿鬼众生犹如恒河沙,旁生犹如酒糟,阿修罗犹如弥漫大雪,而人及天人仅仅似指甲微尘。"可见,六道众生的数量呈金字塔形,地狱最多,人天最少。

我们也可以体会得到,现在造恶业的人比比皆是、层出不穷,行持善法者可谓少之又少。不信你到大城市的十字街头,或者商店、餐厅里看一下,多少人没有发菩提心、没有行持清净戒律、没有念佛经?而身口意造恶业的又有多少?毕竟因果始终不虚,恶业的果报肯定只有成熟于恶趣。

以前初劫或圆满劫时,人们不会造十不善业,据历史和《俱舍论》的观点,那时候根本没有地狱众生。后来随着道德败坏、人心腐化,造恶业的现象愈演愈烈,尤其是当今末法时代,众生造的罪业极其可怕,诚如《地藏本愿经》所言:"南阎浮提众生,举止动念,无不是业,无不是罪。"故而,大多数人死后会堕入恶趣。《四百论》也说:"由于诸人类,多持不善品,以是诸异生,多堕于恶趣。"

如今跟大城市的人交往就会发现,他们每天都在造恶业,不说一辈子,即便是一天所造,比如杀生吃肉,也令自己千百万年不得解脱。包括在座许多出家人,以前在家时造了不计其数的恶业,这样的恶业跟你现在的善业比起来,到底孰轻孰重?你有没有希望来世得人天福报?有没有把握不堕恶趣?如果说厌离世间的出家人都没把握,那更何况是不信佛教、持有邪见、毁谤三宝的世间人了?现在很多地方充满"人间地狱",有时一走进大餐厅,几百人一大桌一

大桌在吃活生生的鱼虾,纵然我们没有神通,但通过这种行为也能断言,他们死后必定堕入恶趣,这没什么可说的。因此,之所以地狱众生那么多,其原因由此可见一斑。

《杂阿含经》中有一个比喻说:"如甲上土,如是众生,人道者亦复如是。如大地土,如是非人亦尔。"《涅槃经》也记载道<sup>19</sup>:有一次,佛陀从地上沾了一点点尘土,问迦叶尊者:"我手上这些尘土多,还是十方世界大地的土多?"迦叶尊者答言:"当然是十方世界大地的土多。"佛陀说:"得人身并行持善法者,如同我手上的尘土般稀少,而未得人身、行持恶业者,犹如十方世界大地之土般众多。"此外,佛经中也说:"得人身者,如爪上土;失人身者,如大地土。"

对《大圆满前行》,你们不要认为不会修,其实这个修起来很容易,只要对佛经中的比喻细心琢磨,就能明白人身有多难得。毕竟佛经千真万确,故我们要有虔诚的信心。当然,这不是一种盲目崇拜,而是通过智慧再三观察,对佛的金刚语找不出任何缺点,最后不得不承认佛经无谬,它所讲的比喻非常正确。然后在此基础上,应结合实际加以修持,对六道众生的数量,能比的就比较,实在不能比的隐蔽处(如肉眼看不见的地狱、饿鬼众生),依靠对圣教的信心引生定

<sup>19 《</sup>涅槃经》记载,尔时世尊取地少土置之爪上,告迦叶言:"是土多耶?十方世界地土多乎?"迦叶菩萨白佛言:"世尊,爪上土者不比十方所有土也。""善男子,有人舍身还得人身,舍三恶身得受人身,诸根完具生于中国,具足正信能修习道,修习道已能得解脱,得解脱已能入涅槃,如爪上土。舍人身已得三恶身,舍三恶身得三恶身,诸根不具生于边地,信邪倒见修习邪见,不得解脱常乐涅槃,如十方界所有地土。"

解,这才是正确的修法。

其实善趣众生少之又少,对此不光是理论上明白,当下我们也可以观察:比如在夏季,仅仅一方草地上的含生,或一个蚁穴中的蚂蚁,其数量就超过了南赡部洲的人数。(夏天草地上的虫蚁非常多,正因为如此,佛在戒律中规定:夏季三个月中,出家人要禁足安居,不能随便在草地上游行,以免踩杀地上虫类。虽然,若不是故意踩死,佛经中说罪业并不大,但还是会伤害其它生命。)

夏天的时候,你不妨到山上观察一下,看佛经中说的是否正确,人与旁生的数量是不是真有那么大差别。我小时候放牦牛时,到了夏天,经常在山崖上、山顶上看到无数小虫,尤其是下毛毛雨或飘雪花时,不管是路坎、岩石、草坪上,到处遍满了密密麻麻的小黑虫,在巴掌大的一块地方,可能就有几万亿只。我看见后都不敢走路,生怕不小心踩死无数众生。到了冬天,我去一些森林时,看到蚁穴里的蚂蚁也非常多。据说海洋里有一种太阳鱼(又名翻车鱼、月亮鱼),它具有强大的繁殖力,一次可产三亿多鱼卵,这样几次下来,就远远超过全世界六十多亿人口的数量了。所以触目可及,无论是高山上、虚空中、大海里,人类与旁生的比例多少显而易见。

以前我去香港等地,曾跟很多佛教徒去海底世界,当时看到周围的鱼游来游去,内心中确实感觉人身难得,佛陀说得一点不虚,对众生特别起悲心。可是有些居士好像没什么感觉——"哎,这个鱼好漂亮哦!""你好可爱啊,过来过来,亲一下……"(众笑)

单看人类其实也一样, 若观察无有佛法光明之边

地的人数,就会认识到生在有佛法光明地方的人极为罕见。现在有些大城市里,说没有佛法吧,也不是完全没有,还是有人信佛、有人出家,但佛法兴不兴盛呢?一点也不兴盛。像上海、北京等地,人越多的地方,佛陀的教法证法越稀少。而藏地虽然人不多,佛教却非常兴盛。不说别的,就拿我们甘孜州来说,据前几年统计,总共有 18 个县,人口不到 100 万,但开放的寺院有 515 座,没有开放的也有很多。其中色达县有 4 万多人,炉霍县也有 4 万多人,康定县可能12 万人,这些小小的县城里,有些就有三四十座寺院,99%以上的人都信佛教。

不过,佛教兴盛的藏地,可以说人迹罕至,有时候要坐好半天车,才看见一户人家。相反,像成都,市区人口就 460 多万,加上周围统辖的几个县,总人口有 1000 多万。上海有 1800 多万人,北京有 1600 多万人。我以前找过一些资料,想查查大城市有多少出家人,结果没有找到。但我们基本上也清楚,上海有几座寺院,北京有几座寺院,差不多有多少出家人……

当然,除了出家人以外,佛教徒中居士占相当一部分。但是有些居士学佛,只求家庭平安,完全是为了今生,想获得解脱、行持善法的寥寥无几。比如上海 1800 多万人,希求解脱者又有多少?有时候可以观察一下。你们许多人来自于大城市,想一想自己的家乡,有多少人行持善法?他们若没有行持善法,造的恶业大如山王,死后会不会堕入恶趣? 1000 多万人中,有没有1万人有把握转生人天?如此推算,恶趣

众生是不是很多?通过各方面观察,就会明白得一个 修学佛法的人身多不容易。

尤其是具足十八暇满的人身,在当今更是绝无仅有。例如, 甘孜州 515 座寺院, 共 5 万多出家人, 这些人当中, 具足暇满的有多少呢? 一个一个经过筛选, 就会发现剩下的人并不多。

当然,真正的高僧大德肯定具足,他们白天晚上行持善法,实在令人羡慕。以前金旺堪布讲《大圆满前行》时说:一看有些大德的传记,就觉得跟我们凡夫人差别极大。比如麦彭仁波切,看他造了那么多论,觉得他似乎一辈子都在造论典;看他弘法利生的事迹,觉得他一辈子都在讲经说法;看他行持了那么多善法,又觉得他好像一辈子都在做善事。

作为真正的具相大德,不但利他的发心和能力十分广大,自利的修行也从不松懈。像华智仁波切,一生中听受《前行》二十五遍,基本上每听一次,都会圆满修一次五加行。可是我们现在修一次五加行费多少力啊?前不久有个居士给我打电话:"我绝不可能磕满 10 万大头,因为我刚磕了 100 个,就喘了三天三夜。"真的没办法,凡夫人行持善法的能力太微弱了。我们现在每天磕 15 分钟头,很多人都觉得吃不消,巴望着闹钟快点响,但如果让你行持恶法或散乱放逸,不要说 1 个 15 分钟,10 个 15 分钟也一晃就过了。因此,凡夫人行善如爬山般费劲,造恶业却如下坡般轻松。

不管怎么样,我们上半生虽已迷迷糊糊过了,但 从今以后的下半生该以何种方式度过,权力完全在于 自己。正如藏地有句俗话说:"重新穿衣服,重新系腰带。"所以,我们从现在起要重新做人,让自己下半生变成真正的修行人,否则,得个人身却白白耗费掉,实在太可惜了!

对此深思一番之后,想到自己如今已获得了真实 暇满,拥有修行佛法的机会,应当感到无比欣慰、喜悦。假如暇满的所有功德完整无缺,那从今天起,就已实现了所谓的珍宝人身。(当然,这个要长期具足,就要十八暇满暂时全部具足,过两天又一个一个掉了。)什么是珍宝人身呢? 无垢光尊者在《心性休息》中说:"自在闻思精华义,调已劝他行善法,修行山王极稳固,在第仙人胜幢相,无论在家或出家,即是珍宝之自,就是"自己"意思是,闻思佛法的精华教义,调伏自己的三门,劝勉别人行持善法,修行如山王般稳固——不是这两天修个法,一离开上师和道友的监督,就像发疯一样完全变了,真正的修行人始终如一,十年前是这样,二十年后依然不变,这才是具有珍宝人身。

反之,倘若你对具足十八暇满、远离十六无暇还有缺憾,即便在世间法方面聪明伶俐、智勇双全、地位显赫、智慧超群、美名远扬,但也称不上是珍宝人身。世间有许多成功的国家领导、商业巨子,看似呼风唤雨、无所不能,可这种福报也许会让他造很多业,反而成为堕入恶趣的前兆。古人言:"堕恶趣之前当人王。"所以,得这种人身并不稀有,充其量只能算是普通人身,或者称为相似者、灾祸者、无心者、空返者。

有些大学教授、博士生导师、博士后、院士,自

认为非常了不起,对佛教一直嗤之以鼻,其实他最多只是对某个领域有贡献而已,并不一定对善恶取舍通达无碍。无垢光尊者曾说过:"不知善恶行非法,根虽具足相似身,纵然转生于中土,亦为边鄙野蛮性。"因此,不相信因果的人,纵然在某些方面再有智慧、再有能力,也不值得我们赞叹。

总之,作为一个出家人,对其他最好不要希求,即生中既然有缘出家,就要守持清净戒律,精进闻思修行,以令正法融入于心;而作为在家人,也应该护持净戒,同时好好地闻思,这样无论在家还是出家,都拥有了珍宝人身。否则,每天只希求世间八法,从来不行持善法,连最简单的转经轮、念观音心咒也不做,来一趟人间什么意义都没有,这种人就像手握如意宝却无义空耗,或者到珍宝金洲却空手而返一样,简直愚不可及。

对于这些人,我们理当生起悲心,有能力的话,尽量施以帮助。否则他们非常可怜,觉得自己智慧很不错,口口声声叫嚣"越堕落越快乐"、"越堕落越美丽"、"越堕落越英雄"……言行举止颠倒疯狂,根本不理会恶趣的痛苦。就像一个精神病患,拼命地赞叹监狱快乐,然后故意去触犯法律,正常人一看他的行为,就知道他精神失常了,任谁劝也无济于事。我们身边就有许多这样的人,说他笨,他不高兴,也不会承认,但实际上他的所作所为一直造恶业,违背因果规律的下场,不管他承不承认,来世必定都要感受无量痛苦。

我们能遇到这么好的佛法,是值得庆幸,但身边

还有千千万万众生,处于极度迷茫的状态中,不知取舍,为此,我们要经常祈祷上师三宝,加持自己早点有能力去帮助他们。实际上,度化众生需要佛菩萨、护法神加持,否则,很难成办一切所愿。前段时间有个道友就说:"我很想度众生,可是路上'哗'——就滑下去了,现在无能为力,我要回来了。"不知他讲的是双关语还是什么,我也不太懂。总之,如果没有诸佛菩萨的加持,我们利益众生时,也会在路上滑下去的。

下面通过几个不同的对比,进一步说明虚耗人身 者的愚痴:

(一)如颂云:"获此人身宝,得摩尼难比,诸 无厌离人,岂不见空耗?"

获得人身与得如意宝比起来:如意宝只能满足即生中饮食、生活等一切所需,比如中奖一千万美金,只能在今生中购买房屋、轿车,享受短暂的幸福而已,对来世的快乐却无计可施,故钱财的能力非常有限;而得到人身与此截然不同,依靠它行持善法,完全可以超越三界、自度度他,所以如意宝与人身宝无法同日而语。然可惜的是,有些人对轮回没有厌离心,致使此人身宝白白空耗,非常可惜!

因此,得到人身之后,不能随随便便空耗,一定要把每天的时间用上。其实珍惜人身就是珍惜时间,应将时间看作生命,在有限的时间里,尽量行持善法。比如这里的发心人员,天天发心不能缺,此外有空余时间的话,也没必要懈怠懒惰、睡懒觉,否则修行绝不会成功。虚云老和尚的传记中说:有两个和尚,认

为大方丈不在,就一直睡懒觉,结果鬼怪来了,把他们狠狠处罚了一顿<sup>20</sup>。可见,不珍惜时间好好修行的人,鬼怪也会找你麻烦。而善法意乐特别强的人,无论对生病、出违缘都不在乎,非人即使想为难你,也无从下手。

(二)如颂云:"遇殊胜上师,得王位难比,诸 无恭敬者,岂不视等伴?"

即使登上帝王之位,也难与值遇具相上师相提并论。但是无有恭敬心的人,只把上师视为普通朋友,以至于无法获得上师相续中的甚深境界,非常可惜!

无垢光尊者在《窍诀宝藏论》中说:"上师视为 凡夫离加持。"如果把上师当作凡夫人,绝对得不到 上师的意传加持。要知道,加持源于自己的信心,若 把上师看作佛,就能获得佛的加持;若把上师看作菩 萨,就能获得菩萨的加持;若把上师看作上等人,就 能获得上等人的加持。比如上师说一句"不能散乱", 假如你把这四个字当佛语来对待,那有一分恭敬得一

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《虚云老和尚的足迹》中说:民国三十四年(1945)春,虚云老和尚从云门到南华传戒。此时,云门寺有两位僧人,一名古根,一名传真,同住一个寮房。一天早上,晨钟叩响了,两人还没起床,他们商量:"方丈不在,就暂且偷懒一回吧。"又继续睡。一会儿,门突然自己打开,随着阴风一个黑影冲进来,只见一眼睛圆鼓、獠牙毕露的鬼怪,将传真从床上拖出,扔到地下,训诫说:"菩萨开道场,成就你们修行。你们却不上殿念经,不知惭愧,该打!"说着举起巨掌,狠打他屁股十几下。古根见状惊喊:"救命啊!鬼来打人了。"用凳子猛敲床板发出巨响,鬼怪飘然而去。寺僧听见大喊救命,拿着木棍跑来,看古根已被吓得脸色青白,而传真趴在地下,屁股被打得黑瘀浮肿,大家拿药来擦,医治一个多月才好。当天,二人即搬出来,不敢再住那个房间。

四月,虚云老和尚从南华寺回来,众皆告之有鬼。深夜,虚云老和尚禅坐,见一青袍白衣老翁前来,恭敬地说:"弟子住在后山,已有几百年。前段时间师父到南华传戒,弟子也刚好外出,孙辈不肖,吾已责诫之,今特来向师请罪。"虚云老和尚说:"既已现形异类,彼此相安,不要多现扰众。"老翁告谢而去,从此不再发生此类事情。

分法利,你肯定能得到不同的加持;如果你觉得:"什么不能散乱啊,上师你天天都在散乱,还说我!"则必定得不到任何加持。对我们而言,如今可谓"人身难得今已得,佛法难闻今已闻,此身不向今生度,更待何时度此身",因此,遇到殊胜的佛法和上师之时,要想方设法令自己获得解脱。

(三)如颂云:"求发心律仪,得官位难比,诸 无悲心者,岂不见抛石?"

我们即生中发了菩提心受菩萨戒,得局长、处长、 科长等官位根本没法与之相比。可是没有悲心的人, 不珍惜自己的菩萨戒,常对众生恶心相向,将菩提心 像石头一样抛弃,非常可惜!

(四)如颂云:"得续部灌顶,轮王位难比,诸 无誓言者,岂不付东流?"

获得密宗续部的灌顶,得到转轮王位根本无法与之相比。但密宗的根本就是誓言,那些不守誓言的人, 所有的加持功德、意传智慧都将付之东流,自相续不 但得不到任何利益,最终反而会堕入恶趣,非常可惜!

现在许多学密宗的人,根本不重视守誓言、修加行,求的只是得这个灌顶、得那个灌顶,可能想灌顶时有点吃的喝的吧,不一定是希求加持和成就。假如你想得到加持和成就,其根本就是要修加行、守誓言,若没有考虑这两者,光是参加个仪式,相续不一定有大的改变。

这一点也看得出来:任何一个修行人,倘若对誓言特别重视、对加行特别重视,修行势必蒸蒸日上,越来越有进步;如果他对这些不屑一顾,成天只是东

奔西跑,求一些新鲜法,最后自相续定会与法背道而驰。这也是我们亲眼所见、有目共睹的事实。

(五)如颂云:"见心性本面,见诸佛难比,诸 无精进者,岂不见迷乱?"

依靠上师窍诀现见心的本来面目,比亲见诸佛菩萨更加难得。可是没有精进的人,即使认识了心的本性,后因种种散乱,没有继续护持,就像智悲光尊者所说,初学者虽明心见性,但就像云间出现的阳光一样,一会儿又被分别的乌云遮住了,心很快会恢复到迷乱的状态中,非常可惜!

因此,我们修密法时,若依靠上师窍诀见到了心的本性,则还要不断地修行、一直修行。有些人得了很多修心教言,对心性肯定有所体悟,此时必须持之以恒地串习,不然到了一定时候很容易退失,故千万不能舍弃精进。

## 第二十七岁课

#### 思考题

- 1. 暇满人身是侥幸获得的吗?请说明理由。为什么说得到人身后却无恶不作,这比恶趣众生还下劣?
- 2. 在汉地历史上,有哪几次大规模的灭佛运动? 究其原因是源于什么? 你对此有哪些感触?
- 3. 为什么说今生是决定永善或永恶的关键?明白此理后,你有何打算?
- 4. 生起暇满难得的界限是怎样的?如果做不到这一点,最起码应该怎么做?如何把握这其中的度?
- 5. 学习"暇满难得"这一品,对你最大的帮助是什么?

前面通过六道众生的数量进行对比,得出了人身 难得的结论。下面进一步阐述这个道理:

这样的暇满人身,并不是平白无故或偶尔侥幸获得的,而是多生累劫中积集福慧二资的果报。正如《前行备忘录》所说:"要得到闲暇,需要守护清净戒律;要得到圆满,必须大量累积布施等福善。为了获得暇满人身,还要以清净的发愿来衔接……"

佛经中讲过四种难得——人身难得、佛法难遇、 正法难生信、菩提心难发,而我们如今四者已一一具 足,这完全是往昔积累过智慧资粮和福德资粮,即生 中才有如此殊胜的因缘。有些人赚到很多钱,就觉得 福报真大,其实钱即使赚得再多,也只能得一些暂时利益,不像获得人身一样,能够解决生生世世的大事。

所以,大家对此应当再三思维,这就是修行人身难得。所谓修行,不一定非要闭着眼修出什么,也不一定要看到明点,若对此道理反反复复观察,最后不是假装的、也不是改造的,而是自然生起"修学佛法的人身来之不易"的定解,并对自己得到人身感到庆幸,这说明你对人身难得有所感悟。这种修行其实没什么不会的,有些道友说:"我早上起来观半天,不知道业力深重还是什么,一直观不出来,非常痛苦,只好又睡下去。"其实你再怎么笨、分别念再怎么涌现,对此道理也可以反反复复读、反反复复思维,这没什么不懂的。

大智者称幢<sup>21</sup>说:"得暇满人身,非由力强得,乃 是积福果。"我们能获得远离八无暇、具足十圆满的 人身,并不是因为自己力量强大,也不是因为有地位、 有钱财、有名声,(不像世间有些领导一样,官位是用钱买 的、凭关系得的,)而唯一是因为往昔多劫中积累过福 报、做过善事。你们不要认为自己出家纯属巧合,是 偶尔对家庭产生了出离心,实际上它有非常奇妙的 果。很多人喜欢说"命中注定"、"命运不可改",其 实若以《俱舍论》和因明的观点来解释,你不得不承 认前因后果,如果懂得了深奥的因果,就会明白一啄 一饮莫非前定,现在的一切皆有因有果。明白这个道 理后,只要是有智慧的人,对未来漫长的生死问题必

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 称幢: 札巴坚赞,译言称幢 (1147—1216)。宋代藏传佛教萨迦派高僧,萨钦衮 噶凝波之第三子,26岁继承萨迦法位,为萨迦五祖之第三祖。

然会考虑,如此一来,就不得不关心人身的价值,不 可能将其随意空耗。

然而,对无有正法光明的人来说,虽然得到了人身,可是杀盗淫妄无恶不作,这比恶趣众生还下劣。为什么呢?因为如果是一个旁生,由于生性愚笨,所造的恶业毕竟有限,而人类在某些领域很聪明,能制造核武器、原子弹等各种武器,瞬间即可毁灭地球上的所有生命。有些人虽没有能力这么大面积地造业,可是他从小养成非常不好的习惯,天天杀鸡宰鱼,吞食无数生命,以滋养自己的血肉之躯。相比之下,旁生尽管身处恶趣,却不会如此无所不为、罪业滔天,就拿山上的牦牛、山羊来说,它们一辈子都吃草喝水,生活非常清净。

有些人真的特别可怕,造恶业无所不专、无所不精,造善业却一点能力都没有,对三宝根本不相信,连磕一个头、供一盏灯、烧一支香,一生中也从来没做过。我们周围就有这样的人,他们随处可见、比比皆是,用不着我们在屋里使劲观想,通过其所作所为也可以看出,他们的人身毫无价值。诚如米拉日巴尊者对猎人怙主金刚所说:"本来佛讲暇满人身珍贵难得,但看见像你这样的人,便会觉得人身并没有什么珍贵难得的。"

大家可能也看过米拉日巴的传记,当时尊者住在 西藏与尼泊尔交界处的尼香古打山上,有一天,突然 听见猎狗的狂吠声,随即又有"砰"一声枪响。不到 片刻,只见一只黑鹿,通身汗如雨下,显出极度惊骇 的样子,战栗栗地跑到尊者面前。尊者见状,不觉生 起难忍的大悲心,对它唱了一首道歌,平息了它身心的恐惧和苦痛。黑鹿快乐地走近尊者,在尊者的左边卧下。

过了一会儿,追擒这黑鹿的一只红色母狗,气势 汹汹、大声狂吠地飞奔而来。尊者对母狗也生起极大 的悲心,对它唱了一首道歌,平息了它的嗔恨心。母 狗向尊者摇着尾巴,作出各种亲善的样子,随即在尊 者的右边卧下。

尊者忖道: "在这两个众生的后面,一定还有个罪业深重的人正在追寻,恐怕就要来了。" 片刻间,只见一个凶狠残暴的猎人<sup>22</sup>,眼露闪闪凶光,背着猎枪和弓箭,急急地跑近前来。他看见自己的猎狗和黑鹿竟像一对母子般静卧在尊者两旁,不禁想到: "这个瑜伽士一定是在我的狗和黑鹿身上施了什么法术!" 于是将弓弦拉满,一箭射向尊者,谁知一向百发百中的他,竟没有射中。这时尊者又对他唱了一首道歌,其中有一句就是: "经云人身贵似宝,汝之人身不值钱。" (确实, 猎人、渔夫、屠夫一生都在造恶业,真的非常非常可怜!)

唱完以后,猎人觉得这个瑜伽士比较奇妙,或许 是位与众不同的大成就者。于是他走进尊者的崖洞, 到处仔细查看了一番,发现除了一些荨麻和野草根 外,什么粮食和用具都没有。他不禁生起了无比的信 心,马上把弓箭、猎物全部供养尊者,祈求尊者收他 为徒,并发誓今后再也不造任何罪业。原本他想回去

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 即怙主金刚(衮波多吉),后成为米拉日巴尊者的心子之一,觉受和证解都臻于究竟。

向家人交代一下,然后就回来依止尊者,(可能是办离婚手续吧。)尊者没有答应,让他立即斩断对家人的爱恋,当下就随自己修行……从历史上看,后来猎人怙主金刚成为很了不起的大成就者,而母狗和黑鹿也永远摆脱了恶趣的痛苦。

米拉日巴生平有很多精彩的故事,有些人如果没有看过,还是应该看一下。米拉日巴在藏传佛教历史上,是非常了不起的修行者,他的道歌、金刚教言对后人有着深远影响,包括我自己在内,对此传记的信心也非常大。记得二十多年前在读初中时,我有一次生病在家,当时乡里有一位喇嘛,每天晚上给我们读《米拉日巴尊者传》,我就在他面前用了十几天的时间全部听完。那时候记性比较可以,许多故事能复述得下来。

我病好上学以后,有一年夏天,跟同学索朗泽让去宗塔草原,那里遍地开满鲜花,非常美丽。我们先在河边洗了脚,然后坐在草地上,我给他讲了《米拉日巴尊者传》和一些故事,大概讲了一下午。他听着听着,眼泪就流下来了。虽然他成绩不太好,之后没能考上师范学校,但至今仍记得有些故事。去年他碰到我时,说:"我们读中学时,你就给我传过法,我的印象还是很深,当时对佛法生起了很大信心。"其实小小的一个故事,有时就能改变人的一生。我以前编《智海浪花》时,有些大学生读了米拉日巴的《传记》和《道歌集》后,开始对人生有了新的认识,最终踏上舍俗出家之路,这种现象不乏其数。

言归正传, 大家有时间、有机会的话, 应该多观

修人身难得。现在很多人,要么因为心力不够,要么因为没有机会,懂得人身难得的寥寥无几。放眼整个世界,许许多多人根本不像一个人——当然,在他们面前这样说,他们肯定不高兴,但实际上,他们的人身并没有丝毫意义。

当今全球人口急剧膨胀,短短五十多年的时间 里,其数量已从1950年的25亿,迅速增加到60多 亿,预计再过几十年,人口将突破100亿大关。由于 地球空间和资源有限,人口的急剧膨胀将会带来一系 列资源问题、社会问题、经济问题、政治问题,人类 的生存环境也会变得日趋狭窄。之所以导致这种局 面,并不是因为行善的人越来越多,给世界带来了一 片光明,而是人们不行善法、不信因果,造恶业的越 来越多,以此原因,未来人类将面临着诸多问题和磨 难。

我们作为佛教徒,对这些现象不得不深思。现在 人这么爱造恶业,其手段跟古人比起来有增无减,甚 至超越无数倍,如今的伦理道德、人文教育也日渐薄 弱,根本无法跟古人相比。所以,这个世界看似科学 技术日新月异、不断向前发展,无数人对此纷纷歌功 颂德,可是由于人心日益恶化,到了最后,生存在地 球上的人类肯定越来越迷茫、越来越危险。

因此,大家应多思维人身难得的道理,不要像这些世间人一样,整天鼓吹及时行乐。当然,我们也不是悲观主义者,对真假黑白看不出来,盲目地认为人生皆苦。毕竟佛教的智慧无比敏锐,超过任何世间学问,如果享乐真有一个亮点,佛教中可以发现得到,

但佛陀从来也没有提倡过享乐,可想而知究竟是为什么。

其实,如果造恶业,人身完全超过余道众生,再没有比人身更容易成为恶趣坠石的了。有些人一辈子所造的恶业,令自己万劫不复,多生累劫都在地狱受苦,比如一个领导发动战乱,或者毁坏佛法,其下场确实不堪设想。汉地历史上就有几次灭佛运动,其中规模最大的,莫过于"三武一宗<sup>23</sup>"。

北魏太武帝:他脾气暴躁、为人凶残,曾三次下诏打击佛教,令全国各地碎佛像、焚佛经,佛像经典无复遗存。同时,佛教沙门无论少长,全部坑杀,绝不留情。若有逃窜者,一经捕获,必将斩首示众或坑杀。因而,当时国境之内,看不见一个出家人。

北周武帝: 破毀寺塔, 焚烧经像, 勒令僧人还俗。 后来他灭了北齐, 又对北齐实行排佛政策, 焚毁一切 经像, 废 4 万所寺庙, 赐王公大臣充为地宅, 300 多 万僧尼被迫还俗。佛教一时之间销声匿迹。

唐武宗:下令焚烧皇宫内所有佛经,将宫中所供佛像皆深埋地下。令寺院停止讲经说法。在全国共废大、中寺院 4600 余所,废小寺庙近 4 万所,还俗僧尼约 26 万人。

后周世宗:虽没有大量屠杀僧尼、焚毁佛经,但 废减寺院3万多所,数万僧尼勒令还俗,销毁佛像用 来铸钱,以充实国库。

这几个朝代的皇帝, 跟藏地的朗达玛灭佛差不

82

<sup>23</sup> 三武一宗: 北魏太武帝、北周武帝、唐武宗、后周世宗。

多。他们一个人在一辈子中造的弥天大罪,非常非常可怕。像唐武宗,是唐代 21 位皇帝中唯一反对佛教的,他在位只有短短 6 年,却因看不惯佛教而下令灭佛,如果当时科学发达,他可能会对全世界的佛教进行破坏吧。

根据历史分析,三武灭佛与道教有关,一宗灭佛跟儒教有关。不过也有人说,灭佛的根本原因是经济问题,这四次灭佛事件都如出一辙。由于之前几个朝代大兴佛教,如此加大了财政支出,使国库空竭。遇到外患,僧尼不能出征打仗,平时也不用缴纳赋税,给社会带来很多压力。出家人本当艰苦修行,现在都坐拥大量地产,成为了大地主,寺院经济恶性膨胀。再加上皇帝认为佛教是印度的外来文化,与汉地土生土长的宗教有冲突,鉴于种种原因,之后采取措施灭佛。

为此,宋代宗赜禅师也作过检讨:"天生三武祸吾宗,释子回家塔寺空。应是昔年崇奉日,不能清俭守真风。"意思是,天上降下来的三武毁灭我们佛教,寺院和塔庙都被毁坏,释迦牟尼佛的弟子无家可归,但究其原因,也是因为昔日佛教备受推崇时,许多出家人不能安贫乐道,守持清净道风,以至于为今日种下了祸殃。

禅师的这番话语,我们后学者不得不反思。现在 有些出家人或修行人,知足少欲、生活简朴,行持真 正的佛法,这很值得称道。但也有一部分人,游手好 闲、好吃懒做,对社会和佛教没有任何贡献,反而引 发世人对佛教的误解。作为一个佛教徒,倘若自己行 持善法,对国家、社会会有非常大的利益,即使没能力做一些事,以清净心发愿的话,无形中也会给众生带来幸福安乐,这是毫无疑问的。反之,假如没有这样做,而是对钱财非常贪婪,从不守持清净戒律,行为也不如法,这种人泛滥成灾的话,确实给社会带来压力。所以,大家在了解人身难得的同时,对历史也有必要回顾,当前状况要跟以前佛教毁灭的因素进行对比。

刚才说一个人若造下大罪,多劫中不能从恶趣解脱。因此,获得这样的人身时,无论是行善还是造恶,主权都掌握在自己手里。有些人说:"我没办法学佛,被家庭监视着、被单位控制着、被业力牵引着……"其实跟别的众生比起来,你还是有自由的。假如你有太大量,也有一个人事,也是有自己心力够不够。有一篇文章叫《超生运行,关键看自己心力的不够。有一篇文章叫《报堂报自己快乐的钥匙》,里面就说了,一个成熟的《发生上报》,是有出入,传他快乐,是一个成别人使他快乐的钥匙,他不必期待别人使他快乐,反而能将快乐与幸福带给别人。同样,未来快乐的钥匙,也握在我们手中,关键看自己选择什么样的方向。如果对因果循环深信不疑,则不会眼睁睁地跳入深渊,但有些人因为环境、业力等的影响,对恶趣痛苦半信半疑,这样一来,难免行为中会有一些偏差。

颂云:"此身行善即是解脱舟,此身造恶便是轮回锚,此身一切善恶之奴仆。"我们这个身体若行持供灯、磕头等善法,它就是解脱之船,依此可离开烦恼和痛苦的生死大海,趋达解脱和涅槃的彼岸;这个

身体如果造杀生等罪业,那么它就是轮回之锚,会让我们永远在恶趣中不能解脱。此身就像是一个奴仆,可以把家里打扫得干干净净,也可以弄得乱七八糟,所以,对于它的利害,我们不得不分析。人人都有一个身体,做任何事皆由它来实施,所以作为身体的主人——心识,必须以正知正念来守护,看身体到底在干什么,始终要有这样一种监督。

我们因为往昔的善业,如今获得了暇满人身,故一定要利用它,求得殊胜妙法的精华,《入行论》亦云:"故应惜此身,独为修诸善。"除了修持善法外,身体做无记事、甚至造罪业,我们千万要制止。虽然见身犹如怨仇是众苦之源,然也应善加保护,因为此身如果具足戒律长久存活,依靠它能作广大福德。如此,行持善法之人,在世上就算住一天,也有很大的利益;而天天造恶业的人,倒不如早一点离开好,即使变成旁生也比现在强,至少不会像人成天吃喝玩乐、贪图钱财,在追求今生的衣食住行和世间入法中,无义虚度了宝贵人身。假如我们修行人也是这样,一辈子中没有好好行持善法,那么在临终时,只能手抓胸口、追悔莫及,这是多么令人痛心疾首的事啊!

当然,极个别人不知道前世后世存在,死时就像 牦牛一样,只有痛的感觉,此外对以前造业没有后悔 心,对后世的恐怖也没有警惕心。其实有时看来,人 类并不像所宣扬的那样聪明,一些科学家和文学家自 以为有智慧,可他们连有没有来世都不清楚,对未来 的事情漠不关心,这样的人会不会很聪明呢?可想而知。《入行论》也说:"既得此闲暇,若我不修善,自欺莫胜此,亦无过此愚。"我们获得了这么好的人身,如果没有修持善法,再没有比这更愚笨的了。别人骗你倒没什么,但若自己骗自己,哪有比这更过分的?遗憾的是,现在很多人因前世业力和后天教育所致,已经到了愚不可及的地步,非常可怜。

在座的道友,如今获得了信仰佛教的人身,理应生起欢喜心。无垢光尊者在《大圆满心性休息·人身难得》中,专门讲了以欢喜心来随念人身<sup>24</sup>。说实话,你们有没有这种感觉?是否觉得在茫茫人海中,成千上万的人不知后世存在,而幸运的是,自己对来世还是有点准备,虽不敢说修行非常好,但对造恶业有种恐怖感,看身边人造恶业也觉得触目惊心?如果有了这种感觉,就会知道珍惜这个人身,用它来渡越生死苦海。

要知道,今生是决定永善或永恶的关键。就像孩子的读书时代,是决定将来能否找到好工作的关键,我们现在也是如此,获得暇满人身的短短几十年,可决定自己来世是永远快乐,还是永远痛苦。所以,大家要深深思索:如果今生没有依靠人身得到坚固地(佛果),来世很难再获得这样的人身,一旦转生于恶趣中,到时根本没有正法光明,对取舍之处也懵然不懂,则很难从恶趣中出来,只会越来越向下堕入无边深渊,故从现在开始就必须百般努力。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 《大圆满心性休息》云:"今生具义来世果,皆自暇满人身生,故当数数生欢喜。" "故赞暇满胜天身,己获人身当生喜。"

观想的过程中,一定要以加行发心、正行无缘、 后行回向三殊胜来摄持。即最初要为利益天下无边的 众生发菩提心;之后在观想时,不一定非要闭着眼睛, 你可以对法本再三阅读, 最后自会产生定解。有些人 正听课时, 觉得人身真的难得, 但这种感觉就像黑夜 的闪电般,很容易就消失了。堪布阿琼也比喻道,如 同在火里烧得通红的铁,一取出来就会马上变黑,这 些人也是同样, 正在观想时眼泪簌簌直流, 但出座之 后,一点感觉都没有了,这就是没有长期串习的缘故。 若能长期串习、一直思维,就会觉得人身实在难得, 在这个世间上,除了好好地修持善法,其他一切名声、 地位、悦意外境都不可靠。正如有些大德所说、就像 你本来非常信任一个朋友,结果有一天他骗你了,从 此之后你很绝望,对他会生起极度厌恶之心。我们若 对世间一切也像这样极度厌恶,说明自己真正产生了 厌世心。

四种厌世心中,第一个就是人身难得。一旦这种定解在心中生起,便会长期有种出离心,除了希求解脱外,对什么都没兴趣。诚如米拉日巴尊者所言:"无人山谷岩洞中,恒具出离厌世心,上师乃为三世佛,强烈坚信永不离。"我非常喜欢这个偈颂。米拉日巴在无人的岩洞里,并不是一两天,而是恒时对轮回一切毫无兴趣,就像男女感情破裂后,觉得整个世界没有意义一样,始终有种厌离心;同时,坚信上师与三世诸佛无二无别,不是今天看见上师特别高兴,过两天就舍弃上师、诽谤上师,而是对上师的强烈信心永不退转,这是修行中特别关键的两个要点。

我们通过以上学习,对于暇满难得的道理,必须屡次三番地观修,并付诸于实践。经过实地修行,对此生起定解的界限到底是怎样的呢?应当像金厄瓦格西<sup>25</sup>一样。金厄瓦格西从来都是彻夜不眠,全心全意修持善法。见此情景,善知识仲敦巴怕他身体受不了,不禁关切地说:"弟子呀,身体的疲劳还是要消除,否则会导致四大不调。"金厄瓦格西回答:"身体健康固然重要,但我一想到暇满难得,就觉得无有空闲休息。"金厄瓦格西终生没有睡眠,总共念了九亿遍不动佛心咒<sup>26</sup>。

这个界限比较高啊,要像金厄瓦格西一样,永远不睡觉,连一个小时也不行,我们可能很难以做到。 华智仁波切应该是有不同层次的要求,最高层次是像 金厄瓦,如果实在不能达到,至少也要很精进、不偷 懒。

一个人一辈子念了九亿遍心咒,真的非常了不起。上师如意宝讲过,他老人家也念了九亿遍不同本尊的心咒,有一个字的,也有十几个字的。但即便是一个字的,念一亿遍其实也不容易,以前我们发愿念"阿"字时,我就念得不是很多。最近我也一直念某个咒语,但每天都念十万遍,很费劲的,平时这个事情、那个事情也多,只有起得早、睡得晚,才能挤出

<sup>25</sup> 金厄瓦格西:本名楚逞巴,曾师事仲敦巴,得秘密指授,又曾师事南交钦波、滚巴瓦等,得二谛指授,对性空义有所悟解。他通梵文,能翻译,颇有影响,开噶当派教授一派。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 不动佛心咒: 嗡 占扎 马哈 若卡那 吽啪爾。此心咒功德非常大,能息灭天龙夜 叉所造的一切违缘,治愈世间的各种疾病瘟疫。即使念一遍,也可消除五无间罪 等一切罪障,息增怀诛的事业皆能成办。

一点时间,否则,像我这样琐事多的人,修行非常困难。

你们若想好好修行,千万不要偷懒,否则,假如睡得太厉害,几个小时不知不觉就过了。《入行论》中说:"此筏难复得,愚者勿贪眠。"我们这个人身船筏,可渡过生死轮回的大海,一旦失去了就很难再得,故愚笨的人不要天天睡懒觉。萨迦班智达也说:"诸人寿短其一半,夜间入眠如死亡。<sup>27</sup>"我们这个人身本来就短暂,如果一半都入于睡眠,则非常可惜。

像金厄瓦格西那样从来都不睡觉,对我们来讲非常困难,但即使没有这种境界,也要尽量生起人身难得的定解。假如这个理念非常强,确实不容易睡懒觉,比如你明天一早要办大事,要去北京、香港、美国,肯定想睡也睡不着;如果一点感觉都没有,便会睡得很香,人身难得修得越不好,睡的时间就越长。所以说,现在很多人特别贪睡,主要是因为修行特别差,这个一定要想方法解决。

当然,完全不睡恐怕也不行。以前上师如意宝讲过,该休息的就要好好休息,当时我比较年轻,有点不理解,心想:"晚上的时间这么珍贵,最好只睡一点点就可以,怎么上师这样说呢?"可是自己到了一定年龄,就能明白上师的苦心,该睡的时候是要睡,不然的确不行。但也不能像世间人一样,整天浑浑噩噩的,什么善法都不做。这个"度"一定要把握好,不能走极端。

89

<sup>27</sup> 世间诸人的寿命非常短暂,其中一半时间是夜里像死去一般地睡眠。

总之,没有生起人身难得的定解之前,大家务必 要精进修持。

下面是这一品的总结偈:

虽得闲暇而乏真实法,虽入佛门而耽非法行, 我与如我愚痴诸有情,获得暇满实义祈加持。

华智仁波切谦虚地说:虽已获得暇满人身,可修 法上还是特别欠缺;虽然早就入了佛门,但仍耽著贪 嗔痴所引发的种种非法行。对于我和像我这般愚痴的 有情,祈愿诸佛菩萨、传承上师、护法神加持,一定 要生起暇满难得的境界。

其实祈祷很重要。《前行备忘录》后面对四种观修专门有祈祷和发愿,没有好好祈祷的话,光是想一想绝对不够。你们修的时候,一定要合掌念诵,闭着眼睛忆念:"依靠上师诸佛菩萨加持,让我生起暇满难得的境界。"对此要有强烈的希求心,对上师也要有不可思议的信心,在这种状态中开始观修,修行势必会成功。否则,以无所谓的态度随便想想,不可能生起任何境界。

希望大家能真正生起人身难得的定解,这比什么都重要。有了这个为基础,那上面一层层的修行,一点困难都没有。相反,假如基础没有打好,上面的建筑再富丽堂皇、光彩夺目,到了一定时候也会轰然倒塌。所以,打基础对每个人来讲至关重要!

### 【暇满难得之引导终】

## 第二十八爷课

#### 思考题

- 1. 在观修每一个引导时,如何观察修和安住修?你平时是怎么做的?
- 2. 怎样思维外器世界而修无常?请大致说明。
- 3. 器世界最终毁灭的因是什么? 你对此有哪些感触?
- 4. 一禅、二禅、三禅,为什么分别以火、水、风而毁灭?懂 得这个道理,对你有何启发?

《大圆满前行》中,首先是学习四个共同加行。 其中暇满难得已介绍完了,(虽然文字上给大家介绍了, 但你们实地修行得如何?这要靠自己。)现在讲第二个—— 寿命无常。

# 二、寿命无常

在每一引导文前面,作者都有个顶礼句,以赞颂 根本上师的修证和功德:

现见三有无常幻化相,舍弃今世琐事如唾涎,苦行修习追随先辈迹,无等上师足下我敬礼。

这是华智仁波切向根本上师如来芽尊者作顶礼。 我们修行的过程中,也要经常祈祷上师,祈祷时可用 这一偈颂,藏传佛教的很多修行人都有这个传统。比 如你修寿命无常,最初要修上师瑜伽,接着正式观修 无常之前,还要再次合掌祈祷根本上师,愿依靠上师 的加持,令自相续真正生起无常的观念。以诚挚的信 心进行祈祷、顶礼,这是非常有必要的。

那么,如来芽尊者到底有什么功德呢?

"现见三有无常幻化相":他以智慧现见到三界 轮回(欲界、色界、无色界)皆为无常幻化,全是空性、 无我、无常的体性,没有丝毫实质可言。

"舍弃今世琐事如唾涎":因此对现世中的一切 琐事,如荣华富贵、地位名声,不但不耽著、不希求, 反而像唾液一样抛弃。

前不久我看了如来芽尊者的传记,内容非常精彩。传记中也说,他对世间美如天人、富如龙王的种种显现,一瞬间的羡慕之心、希求之心也没有,从小到圆寂之间,对佛法具有无比信心,一生中希求正法,舍弃世间八法,一心一意地依止上师。那种行为,是一般人难以想象的。

"苦行修习追随先辈迹":修学佛法方面,他追随前辈大德的足迹,一直坚持苦行。

从许多上师的传记中也看得出来,他们修法离不 开苦行,不像现在有些人,什么苦都不愿吃,顺顺利 利、舒舒服服、快快乐乐就想获得正法境界。虽说条 件具足时,这也没什么不可以的,但极个别人好像有 点过分,不想花时间、不想花精力,甚至把法都送到 家门口了,他还不愿意接受。如果读了高僧大德的传 记,了解他们在求学中是如何精进,我们后学者确实 值得汗颜。前辈大德们在希求佛法、看破世间、通达 万法胜义空性与世俗无常方面,的确十分超胜,如果我们说是这些上师的弟子,实在愧不敢当。

我经常想,以这个偈颂来对照,上师如意宝完全 具足这些功德:智慧照见三界一切,视世间欲妙如唾 液一般,对人们羡慕的对境没有丝毫贪执,一辈子就 是为了佛法苦行,其精进跟得上前辈大德的足迹。所 以,不管从加持、智慧、证悟哪方面来讲,我们的上 师都无与伦比,即生中遇到这样的上师,确实非常荣 幸、极其难得。

"无等上师足下我敬礼":在具有如此超胜功德的根本上师足下,三门恭恭敬敬地顶礼,发自内心地祈祷:愿上师相续中前行与正行所摄的一切境界,尽快融入我的相续,令我也获得大恩上师的果位。

我曾提过很多次,在修行的时候,不能离开祈祷和发愿。最近大家也在学《前行备忘录》,有些比喻虽然有点难懂,但它是开悟者的智慧流露,其意义远远超过世间寻伺者所写的文章,如果你有诚挚的信心和清净的智慧,肯定能获得相应的证悟境界。其实我们看一本书,作者的境界非常重要,假如作者有定我们看一本书,作者的境界非常重要,假如作者一定我们看一本书,作者的境界。所以,这次修加行的一个是益,得到不同程度的境界。所以,这次修加行的同时,我要求大家共同学习《前行备忘录》,这次修加行。以前的情况。这个人也们发生冲突矛盾,自己也很容易化解。

其实,修行融入内心与否,关键要靠自己。如果 法义没有贯彻于心,表面上的学习,就会像世间人读 大学一样,只是在文字上打转转,从来没想过调伏内 心。这次我传《前行》的方式,完全是一种实修引导, 给大家宣说得也非常广。其实里面还有很多甚深宝 藏,但自己"工具"有限,没办法再深入下去,只是 尽可能地挖出来一部分(我自己觉得很珍贵),与有缘的 道友分享。我实在无能为力的那一部分,待你们通过 自己的信心和智慧去了解。

下面所讲的观无常十分重要,大家在修学的过程中不要忘记祈祷和发愿,同时要把其中内容逐字逐句记得清清楚楚,然后再进行思维和观修,这即是所谓的观察修和安住修。作为初学者,刚开始肯定不能直接安住,所以在修每一个引导时,首先应该观察修,然后观察与安住轮番修,最后才能自然安住——修什么样的法都要这样,麦彭仁波切在《定解宝灯论》中讲得很清楚。有些人做不到时时观无常,这说明你还没有达到安住的境界,此时应当再三地看书、再三地思维,这种字面上的分析探索,实际上也叫修行,是通过观察的方式深入内涵,故而也必不可少。

丙二(寿命无常)分七:一、思维外器世界而修无常; 二、思维内情众生而修无常;三、思维殊胜正士而修无常; 四、思维世间尊主而修无常;五、思维各种喻义而修无常; 六、思维死缘无定而修无常;七、思维猛厉希求而修无常。 丁一、思维外器世界而修无常:

由众生共同福德所形成的四大洲、须弥山、天界、

铁围山等外器世界<sup>28</sup>,虽被认为是坚不可摧、牢不可破,存留的时间长达数劫,但它们也是有为法,没有一个恒常不变的,最终必将因七火一水而毁于一旦。诚如《四法宝鬘论》所言:"此等一切外器世间界,七火一水风吹离散时,发尖稍许残存亦无有,尽皆空空如也若太虚。"

包括现在科学家,实际上也承认这种观点。他们认为,银河系也好,地球、月亮、太阳也好,都是在刹那运动变化的。根据科学预测,如今地球的寿命已达 46 亿年,太阳的寿命也有 50 亿年,再过 10 亿年地球就会灭亡<sup>29</sup>……尽管许多研究结果不尽相同,但没有一个人认为它会常恒不变、永远存在。

当然,我们对这方面不太专业,从来没有研究过,一提起器世界,可能很多人马上想到的,只是自己的房子。就像蚂蚁和小虫一样,因为心眼比较小,境界也有限,所以只关心自己的窝,除此之外的大世界,管他三七二十一,从来也不挂在心上。我以前读中学时就是如此,一上地理课,便不好好听讲,临近考试时,把书上的问题一个一个裁下来,一条一条藏在袖子里,准备到时候偷看——我不是想教坏小孩子啊,你们可不要学我!现在是 21 世纪,我原来读书时是20 世纪,完全跟你们不相同。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 外器世界是由众生共业形成的。比如,地狱众生的共业形成了地狱,南赡部洲众生的共业形成了南赡部洲。用现在话来说,中国众生的共业形成了中国,美国众生的共业形成了美国。包括我们这个喇荣山沟,也是学院四众弟子的共业和福德形成的。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 英国《自然》杂志刊出一份科学布告说:"从事研究的科学家推定,地球在未来 9 亿年内,仍然适宜生物存在。到了 10 亿年后,太阳渐渐膨胀,为一颗红巨星,其外层火焰,将烧烤地球。至 10 亿年后,地球上已全无生物存在。"

外在器世界确实是无常的。有一个道友跟我说,他在学《如意宝藏论》时,第六品专门讲器世界的毁灭,那时他生起了很强的无常观,看着对面的山就觉得:"整个器世界都是无常的,这座山虽然看起来非常壮观,但到一定时候也必定现前无常。"我们见到一些高楼大厦时,也应该这样想:"这个建筑物由钢筋水泥支撑,看似非常结实,好像几百年、几十年不坏,但有为法毕竟是无常的,最终也会毁坏无余。"

大家对无常一定要有明确的见解,不要像有些世间人,根本没有无常观,修法一直拖拖拖,最后什么都不成功。噶当派的很多修行人,为何将精力主要放在观修无常上?就是因为一个人如果无常修得好,他肯定会精进,绝不可能睡懒觉,也不可能忙于世间无义琐事,经常找借口不修行。反之,如果无常观没有修好,即使得了多少灌顶、获得多少窍诀,也不过是书本上的文字、以后的希望,除此之外不可能实地修持。鉴于此,前辈大德们对无常教言非常重视。

有些人认为:"身体是无常的,这我倒承认,但 外面的世界那么广大,不可能一下子就毁灭吧?"确 实,我们也没说它一两天就毁灭了,但其本体并非恒 常,最终定然难逃无常的命运。明白这一点后,通过 对比也可进一步了知,不管是所依的器世界,还是能 依的身体和心识,最后都要示现无常,如此一来,自 己对幻化般的世界会生起极大厌离心,而这种厌离 心,就是修行的最好助缘。

希望你们能生起《前行》每一个引导的境界,一旦生起这些境界,修行肯定圆满,不会半途夭折。今

天我跟一个道友交谈时,对此就深有感触,我说:"有时候我感觉自己很幸运,刚来喇荣时,就是从《前行》开始修学的。虽然辩论研讨也很重要,但对初学者而言,必须要从《前行》《入行论》下手!在我的心目中,《前行》是一生中最重要的修法。倘若没有打好基础,就像在松土上建造豪华宫殿,里面装修得再富丽堂皇,使用的材料、勾勒的花纹再讲究,但由于基础不牢固,迟早有一天也会倒塌。"

现在有些上师不注重前行——当然我不是说哪个上师不对,毕竟每个上师都有自己摄受弟子的方法。但我个人觉得,若没有打好前行基础,即使给弟子灌了很多顶,讲了很多大圆满或禅宗的窍诀,正讲授时弟子好像完全懂了,上师欣喜万分,认为自己后继有人,弟子也是千恩万谢,把上师视为再生父母,可是再过一段时间,师徒关系会变成怎样也不好说。假如没有打好基础,弟子相续中的证悟大厦,很容易逐渐倒塌,最后一点也不剩。这种现象如今是比较普遍的。

所以,大家不要把前行留在口头上,而应像华智 仁波切和上师如意宝那样,发自内心地把它看作重要 修法。只有这个基础打好了,以后学五部大论、显密 深法,或出去弘法利生,才不会被各种外境束缚。比 如说你无常观得好,到城市里遇到许多诱惑时,可轻 而易举就看穿其本质,作为凡夫人,即使偶尔因前世 习气而产生烦恼,也不可能长期留存,就像勇士倒地 会一跃而起一样,在任何违缘面前,都会立即用正知 正念来守护,而且这种力量很强。但如果前行的境界 比较脆弱,这种力量没有提升,那遇到违缘就会手忙脚乱,觉得魔众的邪恶力量势不可挡,很难以对抗违缘的怨敌。

话说回来,器世界最终必定会毁灭。而毁灭的因 缘,一方面是因为万法无常,因缘灭尽时自会消散; 另一方面,也是众生造业比较严重,如《大楼炭经》 云:"遭火灾变时,天下人皆行非法邪见不见正,犯 十恶事……"不管怎么样,外面的世界终有一天会示 现无常。跟浩瀚的宇宙世界比起来, 我们每个人实在 是微不足道,但在这个地球村中,毕竟也是一个"地 球公民"。其实地球公民不仅包括人类,也包括旁生 等其他众生, 我们是地球村的公民, 牦牛同样也是如 此,彼此之间都是邻居。然遗憾的是,现在很多人不 懂这个道理, 肆意杀戮动物、破坏生态平衡、工业污 染严重……致使自己的生存空间越来越狭窄。也许七 火一水的灾难还没降临之前,依靠人类的恶行,就已 经导致了自身灭亡。针对这些现象,世界各国召开了 大大小小的会议,想提出一些解决方案,但至今为止, 只能在某种程度上缓解、却无法从根本上彻底解决。

我们活在这个地球上,对生存的环境也有责任保护,哪怕你住在一个小屋子里,周围也要搞好卫生,应该有种环保意识。有些人因为素质关系,只是关心自己的衣食,除此之外,对整个大环境想也不想,这非常不好。我们每个人应当关心周边环境,同时要以慈悲心爱护那里生存的动物,若能如此,人与自然之间会增上和谐的气氛,天人也会撒下吉祥的花雨,人们的生活定会和平安乐。相反,假如人类恶心遍满、

行为粗暴,对自然界肆无忌惮地破坏,则定然感召种种灾难。近年来,世界各地为什么频频出现地震、火灾等不悦意的天灾人祸?实际上就是跟众生的行为有关。

这一点不但佛教界这样认为,西方很多科学家也 承认人与自然之间有一个谜,但要解开这个谜,他们 暂时没有"钥匙"。而我们佛教中,用无常观、缘起 观来进行分析,这些问题就能迎刃而解。

学过《俱舍论》的人都清楚,此大劫的毁灭需要 二十个中劫,其中十九个中劫是毁坏有情世界,一个 中劫是毁坏器世界。到了坏劫时,有情世界先从地狱 开始空,地狱中业力深重者,若要继续感受此果报, 则转生到他方世界的地狱中;业力稍轻者,则以法性 力产生善心,逐渐向上转生为饿鬼。之后,饿鬼、旁 生、人等也如前一样次第灭尽,有些转到他方世界, 有些依靠法性力而向上转生……内情众生由下而上 逐渐化为乌有,第一禅天以下的所有众生无一存留。 (本来,人类要想转生于色界一禅天,必须通过修行达到一 缘等持。但在坏劫时,则不必通过修行,依靠法性力即可生 起一种禅定,获得一禅境界。)

在此之后,天空中依次出现七个太阳。所谓的七个太阳,有些经论说真正有七个太阳,有些经论说是 具有七个太阳热度的一个太阳,但此处华智仁波切的 观点,与无垢光尊者《如意宝藏论》<sup>30</sup>及《长阿含经》

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 无垢光尊者在《心性休息大车疏》中说:"出现了一个具有百俱胝太阳热量的太阳而焚毁一切。"同一位大德之所以有两种不同观点,可能是根据不同经典所致。

的观点一致,都承认是七个太阳。对于这些内容,我也作了详细对比,这里的说法跟《长阿含经》的完全相同,但与《俱舍论》的略有差别。(当然,《前行》是修心法,《俱舍论》要详细剖析,二者的风格迥然有异,对此我也不必多讲。如果你们对《俱舍论》有兴趣,则可参阅它的讲记和注疏,下面的问题在第三品中有叙述。)

具体而言,第一个太阳出现时,烧尽一切树木园林<sup>31</sup>;第二个太阳出现,使得一切溪流池沼无余干涸(包括喇荣沟里,觉姆洗衣服的潺潺小河,也全部化为乌有)<sup>32</sup>;第三个太阳出现,使一切大江大河,如印度的恒河、尼连禅河,汉地的长江、金沙江、黄河等,全部干涸<sup>33</sup>;第四个太阳出现,使得无热恼大海也滴水不剩<sup>34</sup>;第五个太阳出现,深达一百由旬的大海之水荡然无存,随后逐渐干涸到两百由旬、七百由旬、一千由旬、一万由旬直至八万由旬深度,剩下的水。一千由旬、闻距开始,到最后,连牛蹄迹许的水也干涸无余<sup>35</sup>(现在科学家认为,太阳渐渐会变成一颗红巨星,在高温烧烤下,10 亿年后,地球上已无生物幸存,与此处只是说法不同而已);第六个太阳出现,焚毁大地、雪山<sup>36</sup>;第

..

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 《长阿含经》云:"人尽无余已,此世败坏,乃成为灾,其后天不降雨,百谷草木自然枯死。"

<sup>32 《</sup>长阿含经》云:"二日出已,令此世间所有小河、汱浍、渠流皆悉干竭。"

<sup>33 《</sup>长阿含经》云:"三日出已,此诸大水,恒河、耶婆那河、婆罗河、阿夷罗婆 提河、阿摩怯河、辛陀河、故舍河皆悉干竭,无有遗余。"

<sup>34 《</sup>长阿含经》云:"四日出已,此诸世间所有泉源、渊池,善见大池、阿耨大池、四方陀延池、优钵罗池、拘物头池、分陀利池、离池,纵广五十由旬皆尽干竭。" 35 《长阿含经》云:"五日出已,大海水稍减百由旬,随后逐渐干涸到七百由旬…… 是时,大海稍尽,余有七百由旬、六百由旬、五百由旬、四百由旬乃至百由旬…… 其后海水稍尽,至七多罗树、六多罗树,乃至一多罗树……其后海水转浅七人、六人、五人、四人、三人、二人、一人,至腰、至膝,至于[跳-兆+尃]、踝…… 其后海水犹如春雨后,亦如牛迹中水,遂至涸尽,不渍人指。"

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 《长阿含经》云:"六日出已。其四天下及八万天下诸山、大山、须弥山王皆烟 起燋燃,犹如陶家初然陶时。"

七个太阳出现,须弥山、四大洲、八小洲、七金山<sup>37</sup>及铁围山全部烧成一片火焰,连一个微尘都不剩<sup>38</sup>,如《德施请问经》云:"满一劫之时,此世必毁灭,诸山被火焚,不见剩一尘。"

火焰炽热到极点,盘旋向下焚尽一切地狱(地狱里的众生早就空了,此时只是将地狱的器世界一烧而光),火舌又直冲上方,烧毁梵天所有空空荡荡的无量宫殿(梵天众生也依靠业力或法性力,转生到他方去了,所有宫殿全是空的,大火只是将这些殿堂烧尽)。此时此刻,光明天的小天子们从第二禅天往下看,发现地狱以上的火往上冲,就惊惶失措地大呼小叫:"哇,大火燃起来了!"老天子们比较有经验,因昔日火都只烧到一禅,对二禅的天宫没有威胁,于是安慰他们说:"这样的大火以前烧到梵天以后就无影无踪了,不要惊惶,莫要害怕!"39

就这样,经过七次大火之后,一禅以下的世界全部变成空无。此时,二禅天形成水云层,轭木、箭矢般的倾盆大雨从天而降,光明天以下犹如盐溶入水般毁灭消失。(二禅天接近毁灭时,里面的有情也都迁移到他方去了,以水毁灭的只是器世界。)经过了七火一水之后,此时没有大地,只有一个风轮<sup>40</sup>,下基的十字杵金刚

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 七金山:《阿毗达磨论》中说,是自内而外逐层环绕须弥山周围的七重大山,即 担木山、持轴山、持双山、善见山、马耳山、持边山、象鼻山。

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 《长阿含经》云:"七日出已。此四天下及八万天下诸山、大山、须弥山王皆悉洞然。犹如陶家然窖焰起。"

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 《长阿含经》云: "风吹火焰至光音天。其彼初生天子见此火焰。皆生怖畏言。咄。此何物。先生诸天语后生天言。勿怖畏也。彼火曾来。齐此而止。"

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 风轮: 乃器世界的最底部,《菩萨藏经》云: "风轮量高六万八千俱胝。" 大地最初形成就是依靠风轮。

风向上翻滚, 三禅天以下犹如风卷尘埃般灭绝一空。

那么,一禅、二禅、三禅为何分别以火、水、风而毁灭呢?《俱舍论》等经论中说,一禅、二禅、三禅各有不同的分别念过患,比如一禅有寻伺,如火,故用火来灭尽;二禅有喜乐,如水,故用水来灭尽;三禅有呼吸,如风,故用风来灭尽。四禅因为已远离了禅定的八种过患<sup>41</sup>,故而不被水火风所坏。(四禅既然在一大劫中不被毁坏,那会不会变成常有呢?并不会。无垢光尊者在《如意宝藏论》中说,四禅的众生,最终要么以法性力迁移到他方世界去,要么会示现死殁。)到了最后,容纳在一个三千大千世界中一百俱胝数的四大洲、须弥山及天界会全部灭亡,万事万物变成一大虚空。所以佛在《无常经》中云:"大地及日月,时至皆归尽,未曾有一事,不被无常吞。"

其实,万法无常的道理相当深奥,觉囊多罗那他在《印度佛教史》中就有一个故事说:阿育王最初造过一些恶业,后为忏悔而建了八万四千佛塔,供养如来舍利。佛塔竣工之后,为了庆祝并回向善根,他准备供养僧众三个月。他迎请了很多僧人,在林苑中作大供养,尤其对坐在首座的一位老比丘特别有信心,对他的供养尤为丰厚。

这个老比丘寡闻,而且极笨,一个偈颂也不能念诵,他吃完以后,坐在下座的人问:"你知道国王为什么对你特别敬事吗?"老比丘答:"不知道。"他们说:"国王打算供斋后就来听法,你需要讲经说法。"

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 禅定的八种过患: 欲界的忧、苦,一禅的寻、伺,二禅的喜、乐,三禅的呼、吸。

这话正中老比丘要害,他想:"我受具足戒虽已有六十年,但一个颂词也不懂。刚才若知道这个,就应把好食物让给其他比丘吃,请他说法。但现在我都吃完了,吐又吐不出来,怎么办呢?"他想来想去,极为痛苦。

当时,林苑中有一位树神,知道了老比丘的想法,他思忖道:"若是老比丘不讲法,国王做了这么大功德,最后可能会生起邪见、退失信心。"于是变化身形来到老比丘面前说:"假如国王前来听法,你就说:'大地山岳也要归于无有,何况是你的王位了?大王好好想一想吧!'"

过一会儿,国王果然来了,给老比丘供养一套金色法衣,坐而听法。(藏地也有这种传统,供养僧众时,对老修行人要特别供养。比如有二十位僧人一起念经,对其他人供养二十块钱的话,那么对上座要供养四十块钱。当时印度可能也是这样。)老比丘如上所述说了。国王由于具有信心,听得毛发直竖,深深思维其义,依此而获得一定境界。

随后,树神又对老比丘说:"你作为一个出家人, 也不要白白耗费信徒的财物!"老比丘觉得言之有理, 于是向阿阇黎请求教授,专心修行,三个月以后,证 得阿罗汉果位。

可见, 无常法真的很殊胜。你们出去时, 如果有大老板作大供养, 之后请你传法, 你一点都不会的话, 也可以说: "大地山岳皆要归于无有, 何况是你的财富了? 你好好想一想吧! (众笑)" 这也是一个大法, 倘若他真有信心, 肯定会得利益。

既然大千世界最后也会变得空无一物,我们如秋蝇一样的人身,又有什么恒常稳固的呢?《佛所行赞》中也说:"劫火镕须弥,海水悉枯竭,况身如泡沫,而望久存世?"劫末火能镕销须弥山王、枯竭四大海水,我们这如水泡般的身体要想永远存留,简直是可笑之事。

所以大家要明白,大山会毁灭的,大海会毁灭的,整个世界也会毁灭的,没有必要特别执著。现在有些人对无常修得不好,总认为房子是实有的、轿车是实有的、身体是实有的……什么都是实有的,为了实有的东西而产生实有的执著,最后修行绝不会成功。如果我们观修过无常,就不会有这些困扰了。

总之,对上述的道理,大家要认真思维,诚心实修。汉地有一个偈颂说:"当勤精进,如救头燃,但念无常,慎勿放逸。"我们也应该这样来观想,现在务必要精进,不能明日复明日,把修行一直拖拖拖,而应像美女的头发着火了,要以最快的速度扑灭一样,我们也要用最快的速度忆念无常、精进修持,切莫在放逸中度日。我们这个人身难得易失,什么时候会离开世间也不好说,所以,何时想起来行持善法,何时就要马上行持,不要一拖再拖。造恶业、干坏事可以缓一缓,明天再说,而行持善法的话,最好是现在就做——现在就要出家,现在就要精进修行!

# 第二十九节课

#### 思考题

- 1. 怎样思维内情众生而修无常?请大致说明。
- 2. 你怎么理解生命在呼吸之间? 明白这一点有什么用?
- 3. 在死亡面前,人人都是平等的吗?为什么?请引用你周围的事例进行分析。

前面刚讲了,器世界的一切法刹那变化,没有一个恒常不变的,包括我们学习的经堂也是无常的。前不久我给你们一一列举过,从法王开始讲经一直到现在,经堂换了多少次? 我给汉族四众弟子传法的十几年来,经堂又换了多少次? 包括你们学习《入行论》的过程中,学习的道场也是一换再换,这就是无常的标志。不说别的,你们看看自己的住处,小时候住的是什么房子? 读书时住在什么环境中? 现在又住得怎么样? 未来会变成什么样? 所以,从很多方面来观察、一定会了解到器世界的无常。

其实,无常的概念,我们读中学时也有涉猎,即万事万物都在运动变化,没有一个是绝对静止的。(以前我有一个老师,现在可能已"圆寂"了。他一点都不信佛教,对我承认佛法中善有善报、恶有恶报非常不满。有一次我提问题时,他有点不高兴,当着全班的面,点名批评我说:"万事万物虽然是运动变化的,但你这种思想有问题的哦!"他的表情我至今仍记忆犹新。他还说我没出息,长大后肯定

会犯法的。)世间知识中虽然也有这种观念,但并没有像佛教一样系统深入地抉择,更没有像《前行》这样,让我们结合自心来具体修持。很多人口口声声都会说一切无常,可心里有没有生起无常观,迫不及待地想修持佛法,对世间断除常有的执著? 这还有待于观察。只有把无常修好了,才会有一种动力,在修行佛法方面,日日夜夜以无常来鞭策自己、监督自己。

所以,大家一定要在观无常方面下功夫。偶尔觉得世事无常,这谁都生得起来,比如你听了一堂课,看了一本好书,或者遇到亲人死了,会突然觉得一切都太无常了,以后要好好修行。但若想无常观在相续中一直不退,对很多人来讲并不容易。因此,大家对《前行》要经常学、经常串、经常看,如果没有这样,凡夫人很容易被外境诱惑,暂时的境界就如云间日光一样,一下子会被违缘的乌云遮蔽了。故而,前辈大德说《前行》也是正行,甚至比正行还重要,原因就在于此。

我认识一个修行人,她对大圆满和禅宗的话题非常重视,但一讲起寿命无常、轮回痛苦,就不屑一顾、嗤之以鼻。如今过了这么多年,听说她的修行并不理想。我也相信她原来是有一些境界,但若想在相续中根深蒂固,就一定要修加行。修的过程中,并不是为了完成数量,而必须要从质量抓起,对每个引导有切身体会,内心真的要有转变,这就是修行的一种量。比如你祈祷上师时,最好能眼泪直流、汗毛竖立,即使做不到这一点,表情上也要对上师有恭敬心;或者你观想无常时,不能停留在口头上,内心什么感觉都

没有,最好要从骨髓里有一种颤动之感,自身确实有一种觉受。

所以,修行不能注重表面形式,尽管这些形式也 属于善法所摄,但实际上意义并不大。不管修哪一个 法,最好能发自内心有种感觉,只有尝到了它的味道, 今后才不容易改变。否则,别人说无常很好,你就修 一修,过两天别人又说无常没意义,不如修什么什么 法,你马上人云亦云、随声附和,这是不合理的。如 果你品尝过它的味道,修行中便会有一种定解,这样 的话,就不容易随外境所转、被外缘所改变。

### 丁二、思维内情众生而修无常:

上至非想非非想天(有顶)、下至无间地狱, 六道的众生不计其数, 不像地球上有六十几亿人口这么简单, 但如此多的众生, 没有一个能逃脱死亡。(已获得长寿持明果位, 或者不舍肉身而直接飞往清净刹土的极个别大德除外。)如《解忧书》云:"地上或天间, 有生然不死, 此事汝岂见, 岂闻或生疑?"

任何事物有生就有死。以前一休把师父心爱的杯子打碎了,他不敢直接告诉师父,等师父回来后问:"什么东西可以生而不死?"师父说:"一切事物有生就有死,哪有不死的?"一休从背后拿出杯子的碎片说:"那您的杯子死了。"结果师父也没责骂他。

世间上的任何生命,有生必然有死。从善趣天界 以下,有生而不死的事情可谓见所未见、闻所未闻, 人们也绝不会有"到底死还是不死"这种模棱两可的 怀疑。《无常集》云:"非空非海中,非入山林间,无 有地方所,死主而不至。"无论是虚空中、大海里,还是山林间,没有死主阎罗去不了的地方,为逃避死亡而躲到何处也没有用。假如真有个不死之地,佛菩萨的慈悲心那么大,必会将无量众生安置于此,但事实上这是不可能的。

我以前也讲过一个故事:两个学因明的僧人去某处求学,晚上因找不到落脚处,就想借宿在一个老太太家。老太太除了一个女儿,家里没有别人,她问:"你们是不是学因明的?学因明的人很麻烦,最好不要住在我家,不然的话,到时候会给我出难题。"他们听后连忙恳求:"我们虽是学因明的,但肯定不给您出任何难题!我们实在是走投无路,找不到安身之地,请行行方便,让我们歇一晚。"老太太见他们说得诚恳,就勉强答应了。

吃过晚饭后,老太太在身上摸摸摸,摸到一只小虱子,就叫女儿说:"你赶快把它放在不死的地方(意即比较安全之处)。"一个僧人听到了,马上说:"老菩萨,如果有不死的地方,可不可以把我们两个也一起放在那儿?"老太太特别不高兴,生气地说:"你们这些学因明的,嘴巴就是这样,刚才不是说不给我挑毛病了吗?早知如此,就不让你俩住在我家!"

因此,不死的地方哪里都没有,假如真有这样的地方,有钱的人、有权力的人、有能力的人,花多少钱、付出多少代价都愿意去。然而,人终有一天会死,这是谁都逃不脱的命运。对一般人来讲,通常也有这种认识,只不过死缘不定、何时会死这种念头,除了修行好的人以外,人们普遍都没有。所以,我们懒惰

的主要根源之一, 其实就是无常观得不好。

尤其是生在寿命不定的南赡部洲,又时逢末世,寿量不像初劫时那样,动辄便是六万岁、八万岁,如今人寿非常短暂,死亡很快就会临头。实际上,我们自从出生那一天起,便一步一步地向死亡靠近,寿命就像漏底的水池,从来不会增加,只有越来越少,死魔犹如夕阳西下的阴影般,片刻不停地向我们逼近。许多人过生日时特别开心,众人都唱"祝你生日快乐",其实这非常愚痴,就像是一头待宰的牦牛,离屠夫越来越近时,有人在旁边"祝你快乐",可想而知它会不会快乐。所以,有时候人们的行为值得观察。

我们的生命是无常的,谁也无法确定何时何地会死,谁也没有把握明天或今晚、甚至仅仅现在呼吸之间,自己会不会命归黄泉。任你再智慧渊博、精通教理,但也不敢断言"我现在肯定不会死",最多是以怀疑心猜测"我不会死吧",而无法举出确凿有力的依据,得出颠扑不破的因明推理:我现在决定不会死,因为什么什么之故。

所以,《地藏经》中云:"无常大鬼,不期而到。" 死神从不与人约定时间,他往往出乎意料地降临,让 我们一命呜呼。有时看到一些临死之人,感触还是比 较大。前两天我去上罗科玛乡,有人请我给一个死者 超度,我去的时候她还没断气,儿女亲眷都围在身边 哭,她身体虽然不能动,但心里比较清楚,听到我在 念经,稍微会合掌一下。她的经济条件很不错,但辛 辛苦苦了一辈子,死时什么都带不走,不愿意也没办 法。不过她的离开方式还可以,因为前一两个月病了 很长时间,自己也觉得没希望了,临死前就做了一些准备。

然而,很多人不一定有这种福报,诚如《入行论》 所云:"死神突然至,呜呼吾命休。"死神突然就来了, 自己根本来不及准备。所以生命真的非常脆弱,但世 人最大的毛病就是没有无常观,天真地以为死亡不会 那么快到来,有了这种心态,修行肯定不成功。《因 缘品》中也说:"明日死谁知,今日当精进,彼死主 大军,岂是汝亲戚?"明日是否会死,谁也不知道, 故只要有一口气、有一点修行机会,就务必要精进, 否则,难道你跟死主阎王是亲戚吗?想通过搞关系就 不用堕入恶趣,而直接前往极乐世界?

所以,大家在日常生活中,要经常忆念"我会不会死"。比如你上厕所时,应该想"我会不会死在这里";去提水时,要想"我会不会死在路上";晚上睡觉时,也想"我明早会不会醒不过来"……生命确实在呼吸之间。佛在《四十二章经》中,问下面的弟子:"生命有多长?"有人说是"几天",有人说"在饭食间",佛陀都摇头说不对。后来有人说:"生命在呼吸之间。"佛陀才予以首肯、点头称是。42

人的生命极其脆弱,我们住的房子若没遇到自然灾害,差不多能保证几十年不坏,可是我们的生命却无法跟谁签合同,保证它能存活几十年。龙猛菩萨在《亲友书》中也说:"寿命多害即无常,犹如水泡为

<sup>42 《</sup>四十二章经》云:"佛问诸沙门:人命在几间?对曰:在数日间。佛言:子未能为道。复问一沙门:人命在几间?对曰:在饭食间。佛言:子未能为道。复问一沙门:人命在几间?对曰:呼吸之间。佛言:善哉,子可谓为道者矣。"

风吹,呼气吸气沉睡间,能得觉醒极稀奇。"意即我们的生命危害众多、顺缘极少,就像风中水泡一样会瞬息破灭,晚上沉沉地睡去,平缓地呼气吸气,但谁也不敢肯定在此期间不会死亡。如果没有死去而能安然醒来,真是一件非常稀奇的事。

这样一说起来,没有修行经验的人,可能觉得没什么好稀奇的:"我身体好好的,又没病,睡觉怎么会死呢!"但你有没有想过,假如晚上地震来了、房子塌了,突然死亡也不是不可能的事。前段时间就有个道友在禅房里闭关,不知道什么原因,房子突然起火了,等大家发现时,她早就死在里面了。对她而言,当天早上肯定没想到"今天是我离开人间的日子",否则,倒可以提前做些准备。曾有一个对佛教半信半疑的人,他跟我说:"要是每个人知道自己能活多少岁再死,提前做一些准备,那多好啊!不然,什么时候死都不清楚,有时觉得特别可怕!"他希望能像北便卢洲的人一样有固定寿命,但这样有也可以,没有也可以。

总之,每个人很快都会死。在座的几百个道友中,明年今日肯定一部分已经离开了,但由于我们没有神通,不知道其中是否有你有我。现在有些人只看眼前,根本不管死时怎么办、死后怎么办,甚至一提起这个问题,马上就撇开不谈,连面对的勇气都没有。其实,我们如今不是回避的时候,应该是面对的时候,这方面一定要尽快做好打算。

修行人若对无常观得好,一旦自他身上出现无常,就能够坦然接受。我们经常也看得到,有些修行

比较好的人,自己接近死亡时会面带微笑,看见亲朋好友死时,也不会哭天抢地,因为他早就明白生命像风中灯烛一样,没有什么永恒性。但是没有学过佛的人,自己身上遇到无常或者看见亲人死亡,就特别特别难受,这与没修行过有很大关系。

每个人的生命会遇到很多违缘,如龙猛菩萨在《宝鬘论》中说:"死缘何其多,生缘何其少,彼等亦死缘。"就算是饮食、吃药等生缘,有时候也会变成死缘,我们晚上睡下去而没死,理应觉得非常稀奇。有些法师解释"呼气吸气沉睡间,能得觉醒极稀奇"时说,能在呼吸之间大彻大悟,真是稀奇。这种解释方法不对,因为下面也作了一些阐述,再加上结合上面的内容看,正在讲无常的时候,不可能突然来个"大彻大悟",要真有的话,那倒是很稀奇。所以,给别人讲法时,一定要有传承,要把里面的内容全都搞懂,否则很容易产生误解。

现在社会上的很多人,虽知总有一天要死亡,但相续中并没有生起"死期不定"的观念。以前上师如意宝讲过,这一点其实很关键,尤其是宁玛派和噶举派中学无常的人,对这个修法相当重视,若能真正产生定解,修行必定会很精进,不可能天天懈怠放逸。

莲池大师在《竹窗随笔》中说过,世人如果有了嗜好,便不分昼夜,把时间都花在上面,并引用了诗词说明他们耽执赏玩、饮酒、诗赋、下棋的行为。最后大师说:出家人贪酒的固然不多,但对其他三事沉迷的,却未必能避免。如此把宝贵的光阴白白浪费掉,岂不是太可惜了!

现在也有很多这样的修行人,对无常观得不好,在分别念的吹动下,每天忙忙碌碌做了不少,但这些是否对来世有意义,一定要观察。如果你生起了无常观,随时都会忆念当下会不会死,而无常若修得不好,就会为了几十年后的事天天打算——"我再过五十年吃什么呀?喝什么呀?到时候该如何生活?"心里一直盘算很多很多,以至于时时执著常有的生计,在患得患失中虚度人生。

这部《大圆满前行》真的非常殊胜,希望你们对每天讲的内容反反复复读,以真正理解其中涵义。若能如此,会强制性生起一种厌离心,知道一切是无常的,对感情亲情、名利财产等万事万物,不会特别去执著。

有个佛友就跟我说:"您以前说得对!蚂蚁天天辛苦积累的食物,下一场冰雹就没有了。同样,我们辛辛苦苦积累一辈子的财富,来一场金融危机的冰雹,一下子什么都没了,一切变得空空如也,只有望着无边无际的蓝天……"所以,无常修得很好的人,遇到违缘时会想起一些教言;如果无常修不好,此时就会怨天尤人:"我真是太倒霉了!怎么办?跳楼自杀好,还是吃安眠药好?"由于不知道万法本体即是无常,就会觉得厄运突然降临到了自己头上。其实也不是这样,每个人的境遇都有因有果,所以相信善有不是这样,每个人的境遇都有因有果,所以相信善可可,这句话不解释的话,你们谁也不懂。但要解释它的密意,只有我本人有权利。

许多人辛辛苦苦追求今生的安乐幸福、荣华富

贵,可正当天天沉湎于此时,死主阎罗很可能手持黑索、紧咬牙关、獠牙毕露突然就来到你的面前。(汉传佛教和藏传佛教中,中阴法王或死主阎罗都是这种形象。对有些众生而言,死时确实能见到这些,有时候是没断气时现前,有时候是断气以后出现,不过也不是每个众生都能见到。)到那时,纵然你是国家军委主席,拥有英勇的军队也无济于事,成千上万的士兵把你紧紧围绕、加以保护,依然无法摆脱死主的魔爪;纵然你是国家总统、国家主席,拥有强大的势力也于事无补,死亡一旦来临,全国人民再敬仰你也爱莫能助;纵然你拥有丰富的财产、智者的辩才、美女的身色、奔驰的良驹,都统统无法拖住死主的脚步。

假如用钱能换取自己不死,那富可敌国的大老板、一掷千金的大富翁,即使倾家荡产也愿意。我看见有钱人到医院去换心脏、换肝脏,花多少万都不眨一下眼,只要能够多活几年,倾尽所有也在所不惜。以前我在上海时,听说一个老板非常可怜,他虽然腰缠万贯,穿的衣服特别高档,但一直可怜巴巴地求医生:"只要我能不死,就算只有一丝希望,你怎么样也可以,钱方面没有任何问题!"可是医生也束手无策:"慢慢看吧,你先回去好好疗养再说。"——我们在医院里若听到"你先回去疗养",应该不是个好消息,可以直接去寺院念颇瓦了,没有必要哭哭啼啼,非要求医生护士再想个办法。

修过无常的人面对死亡,与普通人完全不同。以 前也讲过,我曾带一个老修行人去马尔康医院看病, 查出来他得的是肝癌,虽然医生没在他面前暴露实 情,但医生的有些表情,明眼人一看就清楚。所以他跟我说:"不要浪费时间了,我还是回寺院去。你们也不要这样,没什么好痛苦的。"他主动要求回去,我就把病情如实地告诉了他。他听后脸色一点也没变,淡淡地说:"肯定没办法了,没事,回去吧。"这就是修行人的态度。

死亡真正来临时,我们即便钻进无隙可乘的铁箱子里,外面有数十万勇士手持锋利兵刃,箭矛尖端指向外面保护着,也丝毫守护不了、遮挡不住。(世间人大多不愿意死,而修行人有时恰恰相反。尤其是念阿弥陀佛的老年人,若念得非常有把握,就会觉得随时离开都可以,甚至想早一点死,这样就能见到阿弥陀佛了,否则,没有摆脱这个肉身的话,就一直见不到阿弥陀佛。这种人对死亡非常有把握。但世间人可能接受不了,他们觉得人间最快乐,根本不愿意离开人间,更想象不到死后会有什么快乐的境界。)当死主阎罗将黑索套在你脖子上时,你只能面色铁青、泪眼汪汪、五体僵硬地被带往后世。

此时此刻,勇士无法救护,大德不能吩咐<sup>43</sup>,饮食无法引诱,无处可逃、无处可躲,(要死之人,逃到天涯海角也躲不掉。如果逃到美国、加拿大就会不死,有钱人可以统统移民。然而红头发的人对死亡也特别害怕,以前法王去美国时,很多人对死亡的恐惧,跟我们黑头发的人没有太大差别,甚至好像他们更怕死。有一次,一个得了艾滋病的人,一直讲述如果世界上有药能让自己多活几年,他宁愿花多少钱,他在全世界到处寻找明医,但也没办法,因缘灭尽的时候,怎样也逃不开死亡。)无依无怙、无亲无助、无计可施,没有任何尊者能以大悲心庇护,哪怕是大

43 德高望重的人也不可能吩咐死主不要接近。

慈大悲的长寿佛、药师佛亲自降临,也无法延缓寿命 已尽的死亡。

不懂佛教的人经常会问:"怎么活佛加持后还会死,上师加持后还会死?"这种说法非常幼稚。《俱舍论》里讲过四种众生,有些是福报尽了而寿命没尽,有些是寿命尽了而福报没尽,如果你是寿命已尽,即使药师佛来到面前也没办法,但若寿命没尽而只是福报尽了,那么念经做佛事可以起到作用。所以具体问题一定要具体分析,不要随便妄下断言。

我们明白无常的道理后,切切不可懒惰懈怠、一 拖再拖,而应诚心修持临终时决定有益的正法。当然, 在修行过程中,懒惰是最大的障碍,如果你特别懒惰, 就算活的时间再长,修行也不会有长进。因此精进十 分重要,哪怕只精进一天,收获也不可思议,《法句 经》云:"若人寿百岁,邪学志不善,不如生一日, 精进受正法。"因此,大家万万不要懈怠,否则,人 身本来就短暂,再加上中间有很多散乱违缘,修行什 么时候才能成功啊?

《禅林宝训》云:"圣贤之学,固非一日之具。"可见,成就并非是一两天的功夫,它需要常年如一日的积累。有些人认为:"我已经修行三年了,为什么还不成就呢?"是,你虽然修行三年了,但仔细核算一下,这三年中,你到底有几个小时在修学佛法?你不可能不吃不喝,所有的时间都用来修行,因此真正算起来,三年中可能只修了一个月。即使修了一个月,它质量如何也有待商榷。比如,你每天早上修半个小时无常,此时你安住在这种境界中没有?有些人在这

半个小时中,前十五分钟迷迷糊糊,中间随便观一观,后面又开始胡思乱想,所以你说自己修了半个小时, 其实连十分钟的功夫也没有,这样一来,又怎能奢望 获得成就呢?

要知道,修行不能懒惰懈怠,否则修学很容易磨尽。《大乘理趣六波罗蜜多经》中云:"懈怠之人,犹如春杵,有二种事:一者不能自使,日益损坏。二者不能自立,弃地即卧,渐不堪用,以火焚之。"一个人如果太懒惰,一方面对修行提不起兴趣,同时还不能真正把握自己。很多人修行之所以不成功,最大的违缘就是懒惰、不精进。如果不精进,说明你没有无常观,如此一来,早上肯定会呼呼大睡,睡几个小时都没问题。以前的高僧大德不是这样,他们有了无常的鞭策,心里始终有一种力量,晚上怎样也睡不着,白天从来不愿散乱,无意义的事情根本与自己无缘。

现在菩提学会的很多人,观无常方面跟以前相比,有了很大进步。以前整天浑浑噩噩的,在吃喝玩乐中度日,过了几十年也不会心疼,而如今,虽然有时也难免散乱,但散乱之后,自己会有惭愧心:"唉,今天一天都没好好修行,我这个人真是坏蛋!"开始拨头发、掐肉、用拳头打自己以示惩罚,这样很不错。我们修行的时候,内心的力量要提升起来,在这方面,许多高僧大德也有很好的故事。

假如无常观不好,其他修行就更不用提了。因此, 希望大家不敢说像前辈大德那样,所有的时间都用来 修行,但至少行为上要跟过去有所不同,不要太过懈 怠了,否则世出世间什么法都不能成功。如果无常观 得好,修行自然会有一种动力,其实修行到了一定时候,最好是要"自"动,而不是"他"动,不要今天法师劝你修行,明天辅导员劝你修行,不劝的话,自己就没有自觉性,这样很麻烦的。就像一个孩童对学习没兴趣,完全让父母老师天天督促做作业,不做就要挨打、不让吃饭,那么一旦家长不在身边,他不会自觉去学习,肯定会出去玩、看电视的。凡夫人也是这样,没有善知识引导的话,每天都会散乱懈怠。所以我们要好好地祈祷上师三宝,以令自相续真正生起无常观,如此一来,修行就不敢散乱了。

以上所讲的内容,首先要从道理上明白,然后在 实际行动中去修持。

# 第三十节课

### 思考题

- 1. 怎样思维殊胜正士而修无常?请从印度、藏地、汉地三个 角度加以分析。
- 2. 为什么说佛陀在转法轮的过程中,无常法一直贯彻始终? 了解这一点,对你有何启示?
- 3. 什么是二胜六庄严? 他们在佛教历史上分别有哪些贡献?

现在正在讲"寿命无常"。寿命无常分七个科判,今天讲的是第三个。

## 丁三、思维殊胜正士而修无常:

在此贤劫中,将会出世一千尊佛,以往已出世了 包括释迦牟尼佛在内的四佛,在此之前还出世了胜观 佛、宝髻佛等佛陀<sup>44</sup>,每一尊佛不可能单独降世,其 周围均会有不可胜数的声闻、缘觉、菩萨等众眷属围 绕。这些佛来到世间,都曾以三乘法饶益无量所化众 生。可现在,只剩下释迦牟尼佛的教法,除此之外的 诸佛都已趋入涅槃,其教法也依次隐没。比如宝髻佛, 大家都会念他的名号,但他当时是怎么转法轮的,文 字上都没有。如今只有释迦牟尼佛的《大藏经》、其

<sup>44</sup> 七佛中的前三佛不属于贤劫,即毗婆尸佛(又名胜观佛,过去庄严劫第九百九十八尊佛)、尸弃佛(又名宝髻佛,过去庄严劫第九百九十九尊佛)、毗舍浮佛(过去庄严劫第一千尊佛);后四佛属于贤劫,即拘留孙佛、迦那迦牟尼佛、迦叶佛、释迦牟尼佛。

他佛的《大藏经》闻所未闻,只不过在某些经典中, 偶尔会有古佛留下的偈颂,此外根本没见过他们的教 法。

而在现今这一教法中,尤其是果法期时,五百阿罗汉、无数大菩萨等眷属众,纷纷现身于世,这从《毗奈耶经》、《阿含经》等中也看得出来。但他们也同样依次于法界中趋入无余涅槃。

例如,众生主母大爱道比丘尼,有一次见佛陀示现打喷嚏,就祈请道:"佛陀长久住世!"佛陀说:"你不应该这样说,应该说佛法长久住世。佛陀如果长久住世,执著常有的众生就不会生起厌离心。"如是教诲之后,大爱道比丘尼为了忏悔,便与五百位比丘尼一起示现涅槃。(我原来讲历史时也说过,如果是凡夫,这相当于自杀,但因为是阿罗汉,生死自在,所以想走就走了。)以此缘起,佛陀最终也示现涅槃——大爱道比丘尼示现的有些缘起不太好,刚开始出家时,对佛教住世就有影响,最后示现涅槃时也是如此。

大爱道比丘尼涅槃之后,过了几天,目犍连、舍利子到饿鬼和地狱界去,看见外道本师在那里受苦。外道本师求他们回人间时,转告自己的弟子要舍弃自宗,随学释迦佛的教法。二位尊者回去后,舍利子先向外道转告这番话,但因为没有前世业缘,外道徒没有听见。于是目犍连又去转达,外道听后怒不可遏,把他打得皮开肉绽、奄奄一息。事后,舍利子用法衣将目犍连的法体包好,背到祇陀园,悲伤地说:"对我好友目犍连死去的消息,我听也不愿意听,何况是亲眼见到了?"于是他与八万阿罗汉先行趣入涅槃。

紧接着,目犍连也与七万阿罗汉一起入灭了。

之后,佛陀示现涅槃。有些书里说,当时随佛陀 涅槃的,有八千万阿罗汉。此时,按照共同乘的观点, 佛陀及其圣者眷属已纷纷隐没,佛法犹如火燃尽后的 烟一样,无人传授,受到众天人的讥毁,随后三藏开 始逐渐结集。

由此可见,无常是谁也逃脱不了的。佛陀获得了圆满证悟,断除了一切障碍,最终仍要显示涅槃;"神通第一"、"智慧第一"的圣者,尚且抵抗不住无常冲击,更何况是我们脆弱如蚂蚁般的凡夫人了。上师如意宝在《无常道歌·瀑布妙音》中也说:"断证圆满能仁与佛子,虽曾示现如空群星般,正因揭示无常而涅槃,回想此意深知皆无常。"意思是,在此娑婆世界,曾出现过大量断证圆满的佛与佛子,其数多如夜空繁星,然而为了向有常执的众生显示无常,他们皆一一示现涅槃。细思此义便会深深了知:一切万法皆是无常的本性,任谁也无法改变。

尤其是到了印度以后,看到许多佛教圣迹,会很伤感。如《大智度论》云:"十力世尊身光具,智慧明照亦无量,度脱一切诸众生,今日廓然悉安在?何有智者不感伤?"具足十力的佛陀身光赫奕,智慧通达一切,度生事业也无有边际,可如今佛陀又在哪里呢?除了留下一些残存的遗迹,此外什么都没有。一想到这些,智者岂会不感到悲伤?

佛陀在转法轮的过程中,其实无常法一直贯彻始终。噶当派的教言中说:佛陀最初在鹿野苑转四谛法轮时,无常、苦、空、无我四谛中,第一个就是无常。

佛陀转完三转法轮,最后要示现涅槃时,先宣讲了一部《涅槃经》,之后说:"诸比丘,一切皆由因缘而生。"同时解开上身的袈裟,让弟子观看如来身相,并教诲道:"如来出世犹如昙花现世,你们以后要常观一切万法皆为无常。"说完之后,前往萨拉双树中间,以吉祥卧示现涅槃。《阿含经》中也记载,佛陀要接近涅槃时,跟弟子们说:"诸比丘,世间无一法可依靠,应当舍弃世间,寻求不生不老、不病不死、无有恩爱别离的寂灭涅槃,汝等应常念无常迁变之理。"因此,佛陀的最后遗嘱,就是让我们长期忆念无常迁变之理,这也是佛法的最深教义。

自古以来,许多大德为什么强调无常法很重要, 原因就在于此。所以你们不管是在家人、出家人,相 续中一定要生起无常的观念,当然光是生起还不够, 还要为了后世有所准备,精进行持善法,只有这样, 修行才会成功。如果没有这种观念,虽然表面上希求 大法,但实际上佛法不一定成就。

在无常面前,不管圣者还是凡夫,终将无一存留,统统被无常吞没。(当然,圣者只是一种示现而已。) 阿那律古佛示现涅槃时,曾留下一首偈颂言:"有为法如云,智者不应信,无常金刚来,摧圣主山王。"意即一切有为法就像浮云般无有坚实,智者不应对其产生信赖,一旦无常金刚到来,即使是圣者佛陀的色身、坚固的须弥山王,也会被摧毁无余。

当然,对佛陀示现涅槃,我们不能说"佛陀死了"。 个别法师讲法时,讲的意思虽然对,但表达方式不合 适。有些人说"佛陀80岁的时候走了",好像在描述 一个老年人;还有些人说"佛陀临终时刚好80岁, 老态龙钟,非常可怜",这样来形容佛陀很不合理。 要知道,佛陀是金刚身,其本体不生不灭,示现无常 只是为了鞭策众生。

现在有些学者对佛陀进行研究时, 遣词用句非常 非常不对,他们只是把佛看成一个王子,到 80 岁时 人老了, 无奈只有离开人间, 好像跟孔子、孟子没什 么差别,只不过智慧高一点、传法多一点而已。这种 认识是很大的误解。我们作为佛教徒,应明白小乘中 认为佛是什么样的,大乘中认为佛是什么样的,大乘 的金刚藏乘又认为佛是什么样的, 对此充分认识之 后,才能对佛有全面的了解。我以前之所以翻译《释 尊广传》,就是想让大家对佛陀有全面认识,明白佛 陀多生累劫的发心,否则,很多人只是把佛当成普通 人来对待, 示现涅槃就好像一个老年人去世了一样, 这肯定是不合理的。佛陀在《大般涅槃经·金刚身品》 中,曾很明确地说过:"如来身者,是常住身、不可 坏身、金刚之身、非杂食身,即是法身。"佛陀在众 生面前显现涅槃, 只是一种示现, 实际上真正的佛陀 就是法身。因此,对佛陀的本来面目,大家应从各方 面来了解。

如今认识佛教、懂得佛教的人不是特别多,但我们既然是佛教徒,就应通过学习历史,全面、整体地了解佛陀与佛法。比如说,要想了解藏传佛教,就必须通达藏地各大教派的传承历史;要想了解汉传佛教,就应懂得净土宗、禅宗等各宗祖师弘法利生的事迹。然而现在末法时期,有些人对藏传佛教一窍不通,

却开口闭口说藏传佛教不如法,有些人对佛教也一无 所知,以分别念随便臆测佛教,然后对佛教的言行思 想加以诋毁,这都是非常愚痴的行为!

以上讲了佛陀及其眷属的无常。此外,在佛教发祥地印度,从《印度佛教史》等历史上看,往昔出世过许多具足地道功德、神通无碍、结集经教的阿罗汉。 这些阿罗汉曾对佛教典籍作过三次结集。

一般来讲,论典中第一部是《大毗婆沙论》,共同乘认为由许多阿罗汉所作;经典中第一部是《般若八千颂》,它是莲花王朝后期,在月护国王的王宫里出现的,显宗称为《般若八千颂》,密宗则叫做《真如续》,很多史学家认为它是最早的经典。敦珠法王在《敦珠佛教史》中也讲过:有些人认为,通过三次结集,佛经才全部立成文字。这种说法不合理,因为《般若八千颂》是三次结集之前就出现于世的。

我家乡那一带有种习俗,不知道别的地方有没有:作为在家人,每家要请一部《般若八千颂》。至于其中原因,我曾问过一些老年人,但他们也不知道,说是以前就有这个传统。在"文革"期间,佛教基本上在每家每户隐没了,后来宗教稍微开放时,街上有卖《般若八千颂》,听说一下子就被请光了。具体什么原因也不是特别清楚,反正一家人重新立一个家的话,首先要请一部《般若八千颂》。

除了三次结集的阿罗汉以外, 印度还出现了二胜 六庄严、八十大成就者等许多圣者。

何为二胜六庄严呢?

在大乘佛法中,佛陀授记的龙猛菩萨是中观创始人,佛陀授记的无著菩萨是唯识创始人,面见文殊菩萨的陈那论师是因明创始人,这三位称为三大造论鼻祖。而解释他们观点的,莲花中降生的圣天论师,解释龙猛菩萨的中观;能背诵九十九万部经典的世亲论师,解释无著菩萨的唯识;获得自在、面见圣尊的法称论师,解释陈那论师的因明,后面这三位叫做三大注释开创者。

其中,"二胜"是指龙猛菩萨和无著菩萨,其余四位加上功德光和释迦光(戒律的造论者和注释者),称为"六庄严"。也有史书中说,"二胜"是功德光和释迦光,其他六位则是"六庄严"。这八位尊者,大乘佛教中没有不承认的,他们在人间广弘释迦牟尼佛的教法,故叫"二胜六庄严"。此外,有时候还会提到"二大稀有",即指皎月论师<sup>45</sup>、寂天论师。

除了以上这几位圣者,印度圣境中还出现过八十位大成就者,如萨绕哈巴、布瓦巴、拉瓦巴等。对此,《密宗大成就者奇传》、《印度八十四大成就者传》中也有介绍。

比如大成就者拉瓦巴,又名罗婆士、氆氇士,之 所以如此称呼,是因为他只有一件衣服。他常于众人 前示现种种奇妙相,有一次魔女向其抛撒石雨,他迅 疾进入生起次第修持护轮,石雨不知飘落何方,没有 伤害到他。他想:"既然生起次第都有如此威力,圆 满次第可能更厉害吧。"于是用圆满次第一观,结果

-

<sup>45</sup> 皎月论师:又名月官,或旃札古昧。

正在撒落的石头霎时都停在了半空。至今,据说那些石头依然悬挂在空中。

还有一次,拉瓦巴尊者在皇宫前睡了十二年。任何经过的人如果没向他顶礼,腿就会僵直而无法迈步。包括国王,经过他的面前时,也不得不对他恭敬。

后来,尊者在尸陀林行持禁行时,国境内五百名魔女寻衅而来,准备害他。她们来到尸陀林时,见尊者住处只剩下一件衣服,除此之外,不见尊者的踪影。这些魔女经过商量,把尊者这唯一的衣服切成五百片,然后一一吞进肚子里。这时,尊者忽然现身,对她们发出诅咒,把她们变成五百只母羊。母羊们跑到国王面前,异口同声说:"我们本是持咒母<sup>46</sup>,尸陀林有一个比丘把我们变成这样,请国王一定要降伏他,还我们真身!"

国王来到尸陀林,见尊者因为衣服被吃了,赤裸裸地站在那里。他对国王说:"你们国家的持咒母将我的衣服吃得一干二净,我要把她们全部找来。"于是通过勾招,除了三个持咒母,其他的都来到尊者面前。

尊者用契克印对每个魔女一指,她们当即变成各种头像的动物。尊者命令她们把衣服吐出来,她们一一吐出之后,尊者一片片进行缝补,最后发现还差三个碎片,应该在国王的王妃那里。国王派人把她们找来,她们也如前一样吐出衣服碎片,尊者把它们补成一件完整的衣服,并穿在了身上。

\_

<sup>46</sup> 持咒母: 梵音曼扎巴德, 意为具有俱生咒和加持咒能力的魔女。

纵然是以上所讲的这些大成就者,在无常面前也 无法逃脱,最后都会示现涅槃,如今已无一人在世, 仅有记载他们出世情况的传记留在人间。

在藏地雪域,往昔也出现过邬金第二大佛陀——莲花生大士。有些人或许问:"莲花生大士怎么是第二大佛陀,佛陀哪有两个啊?"其实这种说法不对,像龙猛菩萨、世亲论师,都被称为第二大佛陀,汉地天台宗的智者大师,后人也称之为"小释迦"。叫小释迦都可以的话,第二大佛陀也没什么不能说的。如果你知道了莲花生大士对佛教的贡献,以及他在末法时代的不共威力,就不得不生起信心。正因为有了莲花生大士的加持,如今五浊横流虽然在不断兴风作浪,但藏传佛教依然完好无损、日益兴盛。

莲花生大士依靠灌顶令众生成熟、依靠传讲教言令众生解脱,如此广转法轮时,出世了君臣二十五大成就者、耶瓦八十大成就者等。(这只是有文字记载的,没有记载的还有成千上万、不计其数。)之后,又涌现了旧派(宁玛巴)的索宿努三师<sup>47</sup>、新派的玛尔米塔三师<sup>48</sup>等不可思议的智者及成就者。

(宁玛巴索宿努三师的历史,在《敦珠佛教史》中有,但很多人可能不知道。今年我也许能把《敦珠佛教史》翻译完,希望你们每个人到时看一遍,看了以后,你会对藏传佛教历史有新的认识。为什么很多人对米拉日巴的传记比较熟

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> 索宿努三师:旧译密乘中最早的三位佛学家的合称,即索·巴协旺丘,宿·释 迦穷乃和努钦·桑杰巴协。

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> 玛尔米塔三师: 塔波噶举派创始人玛尔巴译师, 米拉日巴和塔波瓦医师三人的合称。

悉?就是因为大概在60年代,张澄基把它译成了汉文,所以一提到米拉日巴,大家都耳熟能详,而一说努钦·桑杰巴协,谁都不认识。所以我觉得了解历史非常重要,假如你知道一些大德的成就相,就不容易对他产生怀疑和邪见。)

前面讲了器世界和有情世界都是无常,此处说尤其是大成就者,一切获得自在、地水火风驾驭自如,但也做不到与世长存、长生不死,我们凡夫人就更不用说了。

其实一翻开历史,很容易切实感受到无常。比如你看了印度高僧的传记、藏地大德的传记,对无常就会有所感悟:"万法确实是无常的,你看那么多大成

就者曾涌现于世, 他们的神变神通、成就证悟无法想 象,可是现在一个也没有了。"同样,汉传佛教也是 如此。像净土宗、从庐山东林寺的慧远大师开始、一 直到印光法师之间的十三代祖师,全部已纷纷趋入涅 槃,如今留下的只有他们的教言和历史。还有律宗, 从唐代道宣律祖开始,直至弘一大师之间的十一代祖 师, 也无一留存于世。还有华严宗, 从印度的马鸣菩 萨、龙猛菩萨,一直传到中国的杜顺和尚等<sup>49</sup>,这之 间的七代祖师, 现在只剩下历史而已。甚至非常兴盛 的禅宗也是同样,印度第二十八代祖达摩祖师东来传 法,成为中国禅宗初祖,一直传到六祖惠能大师,之 后正如达摩祖师所授记的, 只传心印, 不传衣钵, 禅 宗至今都没有第七代祖。虽说如此,但禅宗分成了临 济宗、法眼宗、曹洞宗等五宗、现今这五宗的法脉尽 管依然不断,一直在传承,但前辈大德却依次示现涅 槃。

汉地高僧大德中,其实有许多诸佛菩萨的化现。譬如刚提到的杜顺和尚,是中国华严宗的初祖,他生平神异事迹很多,被称为是文殊菩萨的化身。怎么知道他是文殊菩萨的化身呢?杜顺和尚在世时,道德高尚,不攀外缘,每天白天上山耕地,晚间回寺诵《华严经》,天天都是如此。(我非常羡慕这种行为,表面上看平平淡淡,实际上对修行极有帮助。修行人就应长期坚持一种行为,不然,今天看见一个上师——"上师您真是如意宝,您有没有教言赐给我?我要开始学!"上师给你讲了以后,过

\_

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> 华严宗七祖:第一马鸣菩萨,第二龙树菩萨,第三支那之元祖帝心尊者杜顺,第四云华尊者智俨,第五贤首大师法藏,第六清凉大师澄观,第七圭峰大师宗密。此七祖宋净源奉敕记之。见《八宗纲要》。

段时间热情就消失了,又要去找另一个上师。在你的一生中,一会儿找文殊菩萨化现的上师,一会儿找观音菩萨化现的上师,一会儿找大势至菩萨化现的上师……每天这样找来找去,最后自己也不知方向,不知到底学了什么、忘了多少。这种习惯不是很好,你对有缘上师和有缘教法生信的那一天起,直到最后离开世间,应该一直保持不变,使其成为一生的依托,这很重要!)

他手下有一弟子,跟他学法有十多年了,刚开始信心很大,但慢慢久了以后,见师父白天种地、晚上念《华严经》,觉得这很平常,没有什么可学的,不如到五台山朝拜文殊菩萨,求开智慧。他向师父请求,师父说:"不必去了,在这里修行和去五台山拜文殊菩萨是一样的。"弟子不明白师父的意思,一再求道:"师父,我已发愿朝山,请您慈悲,了我心愿。"师父见他去意已决,便开许了。临行前交给他两封信,一封给青娘子、一封给猪老母,让他顺便送去。

弟子将信收下,立刻启程。他按信上的地址沿路 打听,找到了青娘子,没想到她是一个妓女。他十分 惊讶:"师父怎么会有一个当妓女的朋友?"但信封 上明明写的是给她,因此便照样交给她。那个妓女拿 过信,拆开一看,说:"我知道了,我的工作已做完, 现在该走了。"说完坐着圆寂了。弟子觉得奇怪,将 信捡起一看,信上说:"观音,我现在事情办完了, 要走了,你也跟我走吧。"原来青娘子是观音菩萨。 可是他还没有醒悟。

他又继续赶路,按第二封信的地址找到猪老母, 原来它是一头猪。猪老母接到信之后,用鼻子拱开看 看,当场也死了。弟子又觉奇怪,捡起信一看,信里 写的是:"普贤,我现在事情办完了,要走了,你也跟我走吧。"但这愚笨的弟子,还不觉悟。

后来他到了五台山下,遇见一位老人,老人问: "你来五台山做什么?"他回答:"朝拜文殊菩萨。" 老人说:"你师父就是文殊菩萨,你不拜师父,却千 里迢迢来拜文殊,真是舍近求远!"说完就不见了。 这时他才恍然大悟,于是立刻回头,赶快回去见师父。 可是当他到寺院时,师父已圆寂多时。

可见,文殊菩萨、观音菩萨、普贤菩萨,分别以不同的方式度化众生,诸佛菩萨的化现不可思议,在旁生中也有,在妓女中也有,在高僧大德中也有,只可惜很多人并没有认识。无垢光尊者也说过:"我在世的时候,你们对我不一定起信心,我的教法也不一定兴盛。"的确,一位具德上师生前常默默无闻、无人问津,弟子也不知晓上师的功德,一旦上师辞世,方忆念起上师的伟大,但却再也见不到上师,只留下无穷的追忆与悔恨。

不仅文殊菩萨的化身最终会圆寂,阿弥陀佛的化身也无法摆脱无常的命运。在历史上,永明延寿禅师,公认为是阿弥陀佛的化身,其来历也有这样一段故事:永明延寿大师在当时深受吴越王的礼敬,被尊奉为国师。有一天,吴越王打千僧斋,只要是出家人,一律平等对待,都可以前来应供。虽说是平等供养,但摆设的桌位有上下座之别,首席的位子谁都不敢坐,由于永明大师是国师,大家便请他去坐。永明大师很谦虚,怎么都不肯,就在推推拉拉的时候,来了个穿著破烂的大耳朵和尚,看大家都在那里推让,就

不客气地往首席上一坐。这一坐下来,吴越王也不好意思赶,但心里很不舒服:"国师都没有坐首席,却被一个不认识的和尚坐上去了。"但他总算是出家人,也就不便说话了。

供斋之后,大家都散了。吴越王问永明大师:"我今天供斋,有没有圣人来应供?"

永明大师说:"有啊! 定光古佛今天来了。"

吴越王忙问:"是哪一个?"

永明大师答:"就是坐在首席的那个大耳朵和 尚。"

吴越王听了很高兴,赶紧派人去追。派去的人到处打听,最后在一个山洞里找到了他。那些人顶礼膜拜,请他到皇宫去应供。大耳朵和尚说了一句:"弥陀饶舌!"之后就圆寂了。

那些人当下傻眼了,不知该如何回去交差,但转念想想他刚才的话,原来永明大师就是阿弥陀佛,于是赶快回去报告吴越王:"定光古佛走了,但阿弥陀佛还在。"吴越王欢喜得不得了,赶紧去见永明大师。快走到禅房门口时,里面一个人慌慌张张跑出来,差点跟吴越王撞在一起。吴越王问:"什么事情这么慌张?""永明大师圆寂了!"(一位佛菩萨化身圆寂时,许多大德也会随之纷纷圆寂,这种现象在历史上比较多。)

以上分析了印度、藏地、汉地的高僧大德,尽管 这样的大成就者曾经不乏其数,但最终都显示了无 常,现在仅有传记留存,更有甚者连传记也没留下来。 尤其是藏地伏藏大师相当多,他们来到这个世间,饶 益了无量无边的众生,其经历特别精彩,莲花生大士也说:"在不同的地方出现一位伏藏大师,他们全是我的纪念碑。"包括我们小小的色达和炉霍,也出现过一些伏藏大师,他们留下的伏藏品非常非常多,可有些在历史上根本没有记载。我以前也看过敦珠法王的《敦珠佛教史》,我们这附近的很多伏藏大师,里面基本上都没有写。因此,昔日出现过许许多多大成就者,只是有些没有听说罢了。

我们以往昔所造恶业为因,而形成的不净肉身,只是一种四大假合,它被迷乱之风所吹,与恶劣习气相连,无法确定将于何时何地毁灭。以前的大成就者们尚且会示现涅槃,我们这些凡夫人,无论是能依的心还是所依的身体,就更没有任何可靠性了。好比进口的精致产品如果都容易毁坏,国产的假冒伪劣商品就更不用说了。所以为了令这个虚幻的身体获得实义,我们从现在开始,一定要观修死亡无常,三门策励行善修福。

塔波仁波切曾有一位弟子,是藏地公认的大成就者。一个康巴的修行人闻其美名,特地前来求法,但他什么也没有传。后来那人再三地祈求,他便拉着他的手诚恳地说:"你也会死!我也会死!上师的教言没有别的,我发誓没有比这更殊胜的窍诀了。"康巴人听完后,依此教言精进修持,终获成就。(如果是现在有些人,上师告诉他:"你也会死!我也会死!"他不一定满意,可能想:"这一点我也懂,不用你给我传。"但真正有信心的弟子,通过这种教言就能获得成就。)

总而言之,大家要多看一些历史,通过各种方式

了解以前的高僧大德,然后想:"这些大成就者当时那么了不起,但也无法避免无常,更何况是像我这样的凡夫人了?我肯定会离开世间,离开世间时唯一有利的是什么?就是解脱法。所以从现在起,我一定要观修无常,精进修持对解脱有利的佛法!"

## 第三十一节课

#### 思考题

- 1. 怎样思维世间尊主而修无常?请从天界、人间的角度分别说明。
- 2. 古往今来,很多人竭尽所能、不惜一切,去追求长生不老。你对这种现象如何看待?请说明理由。
- 3. 我们观修无常方面,跟古大德比起来有何差距? 你认为这 主要是什么原因导致的?

下面继续学习《大圆满前行》。

这次讲《前行》的速度比较慢,所以大家一定要修行。现在很多人在修的过程中,感觉不错,反应也很好,希望你们再接再厉。当然,修前行跟修其他密法不同,很多人喜欢修拙火定,做火供、会供,还有一些其他仪式,尽管这也是密宗行为,你若有生起次第、圆满次第的境界,这样修持也有功德,但我希望大家最好先把加行修圆满。

修加行的时候,我一而再、再而三地强调过,首 先要修共同加行,这个基础若没打好,后面的不共加 行很难修起来;如果不共加行没有修好,密宗更深的 境界则不可能出现。所以,藏地很多智者和成就者, 对共同加行确实非常重视。

我以前的一个同学(他出家了,也是个堪布),在青海那边求学,前两天他来我家住了几日,我们在聊天

的过程中,他说青海果洛州有一位慈诚上师,现在六十多岁了,他一生中修了 16 次五加行,最后一次是在六十岁时修的。据这位上师自己说,修五加行并不难,只是六十岁时磕头,稍微有点力不从心。他对共同加行和不共加行极有信心,过几年就会修一遍,在"文革"期间也从未间断过。而且他戒律非常清净,从小就出家,尽管藏地出现了很多动乱,但他一直没有还俗,并以隐蔽的方式再再修加行,从共同加行一直到不共加行,就这样修了 16 遍。我同学在那边呆了很长时间,还讲了他的许多事迹,我听了之后非常随喜。像这样的修行人,如今在藏地比较多,只不过大家不了解而已。

所以我们这次也要把共同加行、不共加行修圆满。对前行不能停留在口头上、数量上、形象上,而 应对每个引导文,真正有一种感觉,如此才能起到真 实的作用,修行才有源源不断的动力。

当然,在这个过程中,极个别道友可能会半途而废,各种情况都会发生,但我希望,大家还是要尽量坚持。包括我自己在内,为什么每天都跟道友们一起磕头?就是因为机会难得,不想以各种理由随便放弃。现如今,口头上讲《前行》的人比较多,而实际行动中修持的人比较少,这是不行的。不管你是什么样的身份,对修持前行都务必要重视。

就我个人而言,以前对前行没修过很多次,只是修过一遍,那时候我刚出家,完全是一味追求数量,对共同加行也观得不多。而这次,我每天在传讲之前,都好好地思维过,对共同加行的感觉很强烈。比如一

讲到"人身难得",内心中确确实实觉得,其他什么都不重要,得到人身后修持善法最重要;一讲到"寿命无常",里面的每个道理对我来讲,都真真切切、丝毫不虚。虽然我表达能力比较差,心里所想的不一定能给你们倒出来,但我先看一遍的时候,自己的确有这种感觉,也对传承上师和诸佛菩萨有诚挚、清净的信心。

希望你们通过这次修行,一辈子也有个大的转变,并对生生世世有重大利益,我的发心即是如此。 所以在修行过程中,每个人要反观自己:形形色色的 社会上,虽然眼前的对境层出不穷,但最重要的就是 要先修好加行,至于其他形象上的修行或行为,可以 暂时先放下来。

前面讲了诸佛菩萨、高僧大德等无与伦比的圣者,终究都会示现无常。今天开始讲有威望、有钱财、有地位的人,最终也会纷纷离世,没有一个能长久活在世间。

## 丁四、思维世间尊主而修无常:

不管在天界还是人间,寿命长达数劫、威德圆满的诸位天神和仙人,也不能摆脱死亡,最终都要面对生老病死。那天我们举行一个仪式时,有个道友就说:"对我们日本来讲,也很需要佛法,因为日本人同样要面对生老病死。"我觉得说得很有道理。其实,世界上任何一个人,都需要佛法。为什么这样讲呢?比如像我,小学一二年级的课程肯定不需要,因为我已

经毕业了; 医学这些也不需要, 因为我没有当医生; 但是佛法一定会需要, 因为我要面对生老病死。就好 比对病人而言, 不论他是什么人, 病了都必须吃药, 同样, 不管是日本人、中国人、美国人, 还是天界或 地狱里的众生, 若想摆脱轮回中的生老病死, 都离不 开佛法。因此, 我很希望佛法传遍世界每一个角落, 充满每一个人的心田。

其实我们好好想想,国家总统是否需要佛法呢? 肯定需要。街上乞丐是否需要佛法呢?也肯定需要。 因为他们都要面对生老病死,一旦来世堕入恶趣,照 样会痛苦。所以从理论上观察,不需要佛法的众生, 一个也没有,只不过有些众生暂时不接受而已。就像 旁生,它肯定也需要佛法,但由于没有断除强烈的烦 恼,我们直接给它灌输佛法教义,它势必无法接受。

言归正传,学过《俱舍论》的人都知道,跟人的寿命比起来,梵天、帝释天、遍入天、大自在天等可谓万寿无疆,他们可以住留数劫,伟岸身躯高达一由旬<sup>50</sup>及一闻距<sup>51</sup>,其身所拥有的光彩,甚至比日月更胜一筹,可是他们也同样免不了一死。

就拿帝释天来说,佛经中记载:昔日,帝释天临命终时,以神通观察,知道自己将转生为一陶师家的驴。就在他身体出现五大衰相、忧心忡忡之际,他及时想起佛陀是三界中的唯一怙主,于是赶紧去找佛陀寻求庇佑。

51 闻距(俱卢舍): 古印度长度单位名。古印度以人寿百岁时代所用弓之长度为一弓,一俱卢舍为五百弓,相当于二十五市尺。

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> 由旬(逾缮那): 古印度长度单位名。五尸为弓,五百弓为一俱卢舍,八俱卢舍为一由旬,约二十六市里许。

当时佛陀在耆阇崛山石室中,坐禅入普济三昧。帝释天见到佛后,稽首作礼,至心皈依佛法僧三次。他还来不及站起来,就发现神识忽然离体,已投生于陶师家的驴腹中。此时,母驴挣脱绳子四处乱撞,砸碎了陶师的许多陶器。陶师一怒之下,痛打母驴,伤及腹内幼胎,帝释天的神识因此回到原来身体中,五德还备,复为天帝。

佛陀从三昧中出定后,赞言:"善哉,天帝!你能在临命终时,皈依三宝,以此功德,罪业已灭,不再受苦。"佛又讲了一些无常的道理。帝释天听后欢喜奉受,当下证得须陀洹果。

可见,即便是天王,最终也难逃一死。世人追求 的道教之长生不老、仙人之永恒不死,也只不过是时 间长短而已,实际上都不能不死。《功德藏》亦云:

"梵帝自在转轮王,无法摆脱死主魔。"在座的道友 再过一百年,还有多少会留在人间,自己也可以想一 想。其实,死亡对我们来说并不遥远,尽管每个人都 贪生怕死,但也没有办法,因为无常的本性即是如此。

此外,具足五种神通<sup>52</sup>的天人及仙人,虽依靠神变的威力可逍遥自在畅行空中,但是到了最后,他们也无法逾越死亡的命运。《解忧书》云:"大仙具五通,能行于虚空,然而却不能,诣于无死处。"

《法句譬喻经》中有这样一则公案: 佛陀在王舍城时, 城中有梵志<sup>53</sup>兄弟四人, 个个都获得了五通, 可令天地倒置, 日月无光, 移山倒海, 无所不能。他

<sup>52</sup> 五种神通:神足通、天眼通、天耳通、宿命通、他心通,缺少漏尽通。

们通过神通观察,得知七日后四人会命尽身亡,于是 共同商量逃避死亡的办法。

- 一个人说:"我潜入大海,上不出海面,下不至 海底,一直浮在中间,无常鬼怎会知道我在哪里?"
- 一个人说:"我钻进须弥山中, 合上山的表面, 令其无有丝毫缝隙, 无常鬼怎会知道我在哪里?"
- 一个人说:"我隐藏于虚空中, 无常鬼怎会知道 我在哪里?"
- 一个人说:"我藏入喧闹的大集市中,无常鬼随 便找一个人好了,又何必非找我不可?"

四人商量好以后,便按照各自的想法藏了起来。

结果七日之后,藏在空中的,堕地而死,犹如果熟从树上落下;藏在山中的,在山中丧亡;藏在大海中的,当即死亡,被鱼鳖所食;藏入集市中的,在众人堆里自然死去。

佛知道这件事后,对比丘们说:这四人愚昧,不 通达生命的真相,古往今来,有谁逃脱得了死亡? 众 生欲求不死,终不可得。

因此,寿命已尽的人,就算很想活下去,到处求 医生、求官员、求很多人,但谁也没有办法,包括释 迦牟尼佛也无计可施。有些历史中讲过:当年琉璃王 诛杀释迦族时,佛陀为向世人展示业力不可思议,于 是藏匿了释迦族的几个孩子。其中两个被置于月亮 上,两个被藏入大海中,两个被纳入钵盂里。屠杀结 束后,这六个孩子虽没受到丝毫损害,但都自然而然 死亡,无一幸免。故而,大限到来之时,不论你住在 何处、逃往何方,死亡决定降临,纵使佛陀也无法改 变业力, 更何况是世间医生了?

大家在修行过程中,要从道理上认真思维。虽然这个道理谁都懂,但很多人由于无常观得不好,从未与自身联系起来,不管死亡落在自己身上或是亲友身上,都非常痛苦。如果深刻体会到了死亡无常,那无论发生什么事,都会觉得这理所当然,以心平气和的心态去面对,根本不可能如是痛苦。所以,学过大乘佛法、尤其是观过无常的人,在死亡面前确实很勇敢。而一般的世间人,就算学识渊博、无所不知,离开人间时也会手足无措,出现种种悲哀的状况。

以上讲了天人、仙人等不能避免无常,下面观察 一下人世间的尊主:

在印度圣地,据藏地多罗那他在《印度佛教史》 54中所称,首先出现了许多财富力强、高居于首的转轮王,后来又出现了众敬王。《红史》中说,众敬王是世间上最早的国王。在人类最初形成时,大家没有我所的执著,财富共同享用,且每个人身上都有光。后来因众生福报慢慢消尽,人类出现了男女之别,财富也需要进行分配,这其中经常发生矛盾,于是众人私下商量,通过民主选举,选了一个人做国王,史称"众敬王"。(人类最早的国王,就是通过民主选举产生的。可见,现在的民主选举传统,应追溯至众敬王时代。)为什么叫众敬王呢?因为他德高望重、受到大多数人的恭

141

<sup>54 《</sup>印度佛教史》: 印度佛教史籍。藏传佛教觉囊派学者多罗那他(又名庆喜藏)著于 1608 年。全书以王朝的更迭为经,以佛教著名大师的传承为纬,记述自释迦牟尼去世后,直到印度波罗、斯那两王朝覆灭时,佛教在印度流传及盛衰演变情况。

敬。之后,他的后代沿袭下来,一直到释迦牟尼佛的 父亲净饭王。除此之外,印度东西方还有三巴拉<sup>55</sup>、 三十七赞扎王<sup>56</sup>等地位显赫的国王,都曾纷纷降临于 世。印度君主制度结束之后,还出现过甘地等许多人 道主义者。可如今,这一切都成了辉煌的历史,没有 一人留存于世。

所以,从整个印度的王统历史来看,很容易了解 到一切无常。

在藏地雪域,许多国王都是诸佛菩萨化身。比如,第一位国王涅赤赞布(汉译为肩座王),就是除盖障菩萨的化身。他是众敬王的后裔,天生手脚像天鹅蹼一样,印度人觉得这是种恶兆,就把他赶出国境。他流浪到了藏地,很多牧民遇到他后,问:"你是从哪里来的?"他用手指向虚空,人们便以为他是从天上来的,于是对他很恭敬,将其扛于肩上,拥立他为国王,所以叫"肩座王"。

自涅赤赞布以来,藏地出世过天赤七王、地贤六王、中德八王、初赞五王、幸福十三代、极乐五代等许多国王——如涅赤赞布、穆赤赞布、丁赤赞布……以前我读师范时,对藏地的历史非常感兴趣。有时候老师上汉语课或音乐课,我就在下面看历史书,开始背这些帝王的名字。

那么,为何叫"天赤七王"呢?因为这七位君王

<sup>55</sup> 三巴拉:嘎萨巴拉、得瓦巴拉、热萨巴拉。

<sup>56</sup> 赞扎王: 东印度帖木噶拉(今孟加拉)的赞扎部族中产生的著名国王,如阿嘎夏赞扎王、扎雅赞扎王、塔玛赞扎王、噶玛赞扎王、比喀玛赞扎王、噶玛赞扎王、比玛拉赞扎王,等等。

寿终时腾空而去,没有尸骨遗留下来,他们的陵墓都建在天界中,犹如虹身成就一样。鉴于此,现在有些人认为,藏地最初也信上帝。(前段时间,有个美国人去北京。他坐地铁时问一些人信不信上帝,有些人说根本没有上帝,他就特别特别生气:"怎么你们连上帝都不承认!那算什么人啊,案得跟旁生一样。")

为何叫"地贤六王"呢?因为他们的陵墓都建在石山和草山之间,因此叫地贤六王。

为何叫"中德八王"呢?他们的陵墓都建在河流之中,故又称水德八王。

初赞五王, 其陵墓都建于国中。

幸福十三代,是从拉托托日后的下一任君王(赤宁松赞)开始的。当时拉托托日的皇宫上,降下《六字真言》、《宝箧经》、佛塔等三宝所依,并有授记:

"再过五个朝代(指松赞干布时代),将有人精通其意义。"这标志着佛教在西藏的开始。从拉托托日之后一直到赤热巴巾的十三代,佛教跟以前相比颇为兴盛,如国王松赞干布,他迎娶了两位公主,获得了释迦牟尼佛等身像等诸多三宝的加持所依,并在藏地创立了文字,金刚手菩萨化身的大臣嘎尔东赞也到很多国家,跟各国的外交关系有了长足进展。以此等原因,所以叫幸福十三代。

幸福十三代的后期,即从国王赤松德赞到赤热巴巾之间,又称为"极乐五代"。例如国王赤松德赞,他迎请了无与伦比的莲花生大士和菩提萨埵,翻译了《大藏经》和许多论典,建立了藏地第一座寺院桑耶寺等,当时佛教盛极一时。国王赤热巴巾也是如此,

他对佛教十分恭敬,平时把头发系于两边,看到佛教 徒就铺在地上,一边让持咒的密宗瑜伽士踩在上面, 一边让出家的僧团踩在上面,同时他对佛法的贡献也 非常大。

这些国王的丰功伟绩,还可从其领土上窥见一斑。如《红史》、《青史》、《白史》中记载,观音菩萨化身的国王松赞干布在世期间,依靠幻化的军队,征服了上至尼泊尔、下至中国的大片领域。(国王松赞干布的威力相当大,但领土问题历来较为敏感,我们在这里暂时不分析,主要是从无常的角度来观。)

文殊菩萨的化身天子赤松德赞在位期间,也统辖 了南赡部洲三分之二的领地。(这些都有非常可靠的历 史,尤其是根登群佩研究得十分准确,他虽然活得不长,五 十几岁就圆寂了,但对历史的研究颇具权威,这一点现在国 际上也承认。)

法王赤热巴巾时期,在印度恒河岸边竖立起一块铁碑,作为印度与西藏界限的标志。(根登群佩在《印度圣山记》中讲过这回事,他还在《游国记》里说,恰译师去印度时,晚上便住在铁碑那里,第二天他离开藏土,过了恒河就到了印度。由此可见,当时藏地的地界位于恒河那里。后来我们去印度时,到处打听铁碑在哪儿,但恒河特别大,最终也没有找到。)而且他也收服了印度、中国、格萨、达苏(伊朗)等许多国家作为附属国,从此之后,每逢新年宴会,各国使臣需在同一天内齐聚拉萨,举行献礼进贡等仪式。(如果你翻开历史,从藏地大德弘扬佛法的经历中,也可以看出赤热巴巾时期藏地领域及其与附近国家的关系。)

藏地这些国王, 昔日统治的疆域那么大, 最后也

都纷纷离开人间,尽管他们曾拥有如此威力,现在也都成了历史,除此之外没有什么留存下来。

汉地其实也是一样。像夏、商、周、秦、三国、 两晋、南北朝、唐、宋、元、明、清等朝代中,很多 国王或皇帝非常有能力,尤其是秦始皇、汉武帝、唐 太宗、宋太祖、康熙皇帝,算是中国历史上最有作为 的皇帝了,但他们如今一个也没有活在世上,由此也 看得出来,万法确实是无常的。

我们还学过历史、地理、天文学等知识,像物理方面的爱因斯坦、牛顿,也已不在人世;还有造纸的蔡伦、天文学家张衡、数学家祖冲之,以及郦道元、贾思勰等等,这些人虽曾出现于世,但现在已全部离开,对于他们的事迹,后人只能从书本上了知。

不说这些大人物,包括我们家里的人,这些年来有什么变化,自己也应该清楚。我小的时候,别人叫哪一家时,通常会以父亲那代人的名字来称呼;前几年,则以我们这一代人的名字来称呼;而现在我到我们对子去,我们这种年龄的已被淘汰,比我们小的那些人成了新主人。一代一代就这样更替,如花开花落一样,无常就在我们眼前。然而,很多人身边虽有春夏秋冬、白天黑夜的迁变,可相续中存在坚固的常有之心,根本不明白无常的真相。所以,大家必须要有深刻的无常观,噶当派很多大德认为"无常观如果修得好,一切法皆不在话下",原因就在于此。

总之,倘若思维上述道理,那我们现在所拥有的

住房、受用、眷属、权势,自以为是何等何等的优越, 但与上述仙人、国王等比较起来,简直就成了蜂巢一样。

有些人修了一个绷壳房子,就认为:"我的房子多好看啊!"然后专门在房子里挂一些像。有些居士把房子装修完了,就觉得好像修成了"布达拉宫"一样,特别开心。然而,这些并不是很坚实,就像蜜蜂把蜂巢弄好了也很高兴,但到了冬天时,它的命运会如何也不好说。故而,佛经中云:"嗟乎有为法,其性皆无常,生已死随至,智者应深知。"

但一般来讲,凡夫人无常观特别差,除非是前世善根不错的人,才会对无常有一种感觉。昨晚我身体不好,有点睡不着,就翻了一下《宋高僧传》。里面有位知玄禅师,他大概活了 73 岁,对汉地佛教的贡献非常大。他很小的时候,对无常观得相当好,在 5 岁时,祖父让他写诗咏花,他说:"花开满树红,苍落万枝空,唯余一孕在,明日定随风。"意思是什么呢? 花开的时候,满树都是红红的,花落的时候,树枝全部空荡荡的,即使只剩一朵还开在树上,明天也一定会随风飘落下来。引申而言,我们现在活在世间时,表面看起来很兴盛,可是死亡到来时,每个人都会离开,即使剩了一两个,其生命也不可能恒存,早晚有一天会撒手人寰。

还有一位灵裕禅师,他在88岁时圆寂。当时隋 文帝对他非常敬重,多次请他到朝廷当国师,都被他 借故推辞了。后来皇帝见无法勉强,便经常赐给他很 多财物,并为他在山中建寺。他一生中大力弘扬佛法, 将要离开人世时,提笔做诗云:"今日坐高堂,明朝 卧长棘,一生聊已竟,来报将何息?"留下这个之后, 过几天就自在而逝了。

如果我们也像这些大德一样,把无常深深地刻在心中,那修行就会很容易。这些大德一辈子想的都是佛法,不图名也不求利,毕生中一直认真修行。可我们现在不是这样,很多人对世间的执著特别强,口头上说要修行佛法,实则无法摆脱各种诱惑。所以,有时候看了汉地有些大德的传记,真的令人心生惭愧。包括《敦珠佛教史》(又名《藏密佛教史》)中,也有许多伏藏大师、密宗瑜伽士及藏地修行人,他们一辈子是怎么过的?我们又是怎么过的?两相对比之下,确实我们不管是居士还是出家人,实在无法与古人相提并论。

汉地有一位澄观大师(即清凉国师),他曾在生前发了十大愿:一、长期依止一丈四方之室,除了三衣一钵,不留任何财物;二、对名利犹如鼻涕般抛弃;三、目不视女人;四、不到在家人的家里走动;五、长期诵《法华经》;六、长期读诵大乘经典,普济群生;七、常宣讲《华严经》;八、一生昼夜不卧;九、不为虚名而欺惑众生;十、不退失慈悲菩提心。

我看了以后对照自己,白天晚上不睡觉也做不到,除了三衣以外不接触金钱也做不到,名利全部抛弃好像也做不到……跟前辈大德比起来,我们心力特别差,实在是值得羞愧。但即便如此,自己还是要有信心,对佛法应尽量修学。在此世间上,除了修行佛法和利益众生,世间欲妙没有任何意义,对此理当深

信不疑,因此,我们要发愿尽心尽力以佛法来利益众生,有时间的话,好好修持无常为主的一些妙法。

对于以上道理,大家应该深深思维,并加以观修。 根登群佩在《修行教言》中也说:"无常之身无丝毫 实质,今当勤修精藏胜妙法。"我们这个身体无有丝 毫恒常性、稳固性,因此一定要利用它,精进修持最 甚深的妙法。这对每个修行人来讲非常重要。

同时,还要经常祈祷上师三宝,让无常的境界尽快在相续中生起,若能如此,对世间法就不会有兴趣,对佛法也不会天天找借口推脱。现在外面有些居士,金刚道友整天给他打电话:"你可不可以认真听课啊?不要去那里啊。"如果他有了无常的动力,就会觉得世间法不重要,修学佛法才最重要,如此一来,听课便会主动前往。但如果他无常修得不好,就会像调皮的孩子一样,成天需要别人督促,然而再怎么提醒,有时候他也很难转过来,只有对无常生起定解,自己对自己进行鞭策,修行才会真正有成效。

# 第三十二节课

#### 思考题

- 1. 在本课中, 怎样思维各种喻义而修无常? 请大致说明。
- 2. 何为饥馑劫、疾疫劫、战争劫? 经过这三种劫之后,人类 会变成什么样?后来依靠什么法,人类的福报才开始逐渐 增上?你对此有何感悟?
- 3. 法王如意宝在《无常道歌》中说:"若能观想一切内外法, 乃为指示寿命无常书。"关于这一点,你有哪些体会?

《前行》这次讲得比较广,可能需要两三年时间, 希望在座的道友,不管城市里的还是学院常住的,都 应该善始善终。极个别人如果要离开学院,回到各个 地方之后,还是应该继续学习。现在依靠种种方便方 法,各地均设有学习佛法的道场,谁要是想学的话, 都有这个因缘。

两三年对人的一生来讲,其实并不长,倘若你不能将《前行》学圆满,那三个阿僧祇劫中行持善法、断除障碍,更是非常困难。所以,我们自他应该发这个愿,否则,末法时代的环境十分恶劣,我们所见的、所听的,会给自己带来种种违缘,让修行不能继续下去。为此,我个人也经常祈祷,若能将这部法传讲圆满,实在是不可多得的成就。当然,如是五浊猖獗的时代中,不管是讲者还是听者,真要完成这一巨大任务,还是有一定的难度,但无论如何,我们都要以坚

强的心勇往直前。

要知道,无论是哪个教派的高僧大德、虔诚的居士,学习这部法都不矛盾,这样的传承,不管哪个教派都可以接受。比如《前行》中所讲的内容,汉传的天台宗、净土宗、华严宗,没有一个不承认的,如果你不承认,那不承认寿命无常还是轮回痛苦?这样一一剖析就会发现,各大教派对《前行》都可以接受。藏传佛教中也是如此,只不过是有些窍诀不同而已,实际上内容都大同小异。我们也学过萨迦派、格鲁派、觉囊派、噶举派的种种窍诀,从前辈大德的传记来看,他们并没有偏袒执著自己的教派。

最近有些人关于磕头的问题经常问我:"除了法 王如意宝以外,可不可以观想我自己的上师?"还有 些人很直接地说:"我对您实在生不起信心,可不可 以观其他上师?"我回答说:"从讲课开始到现在, 我从没要求对我祈祷、对我起恭敬心。只不过我对法 王如意宝有很大的信心, 所以劝大家祈祷法王如意 宝。但如果你觉得与法王的缘分不太足,信心不太够, 那观想你的根本上师也可以, 续部中并没有说非要祈 祷某一个上师。以前我用过一个比喻:倘若绒草和太 阳之间没了火镜, 绒草便无法燃烧, 同样, 我们与佛 陀之间如果缺少了上师,就不能得到佛陀的真实加 持。当然,这个火镜必须是真品,若是假的,则无法 吸收太阳光,同样,按照续部和《毗奈耶经》的观点, 上师也一定要具足法相, 只要是具相上师, 不论他是 汉族人、藏族人、蒙古人, 甚至其他国家的人, 都没 什么不可以的。"有些人认为:"某民族的上师才好,

我们本民族的不好。"这是孤陋寡闻的一种表现,其 实上师不分民族和国界,只要对众生有悲心、对空性 法门有理解,都可以作为如来传承的补处。

在学习的过程中,大家对法一定要重视。现在有些人修行不错,把琐事完全抛之脑后,一心一意地修学佛法,而有些人只是挂个名而已,有时间就随便学一学,没有时间就不学,这对他虽然或多或少也有点利益,但却无法令佛法深入内心。比如我要求的每天磕头,这不是那么简单的,尤其对懒惰者来讲,身体不愿意动,喜欢一直躺着睡着,磕两三百个头就开始叫苦连天。但如果是精进者,就会感到难得的人身太珍贵了,一天磕两三千个头根本不够。

我对大家的要求,并不是按特别精进者的要求来衡量,但你们也不能太懈怠,除了吃喝玩乐,觉得什么都是一种压力。我经常想,凡夫人做善事就像爬山一样困难,哪怕是磕十五分钟的头,也频频看手无记,在望时间快点到。但假如是造恶业,或者住于无说。你中,十五分钟一晃就过了,根本没有什么感觉。两三个比你跟朋友聊天或打电话,不要说十五分钟,高兴中空耗,对我们来讲轻而易举,而把时间用在佛法上,对我们来讲轻而易举,而把时间用在佛法上,对自他而言相当困难。以前大城市里的许多人,不要留在文字上或口头上,一定要融入自己的心。一旦佛法慈悲加持。

学院的有些出家人,有时候看确实不简单,他们

原本在社会上有地位、有名声、有财富,荣华富贵样样俱全,现在却将一切抛弃,来到这样气候恶劣、条件缺乏的寂静山里求学,如此发心实在令人称叹。然而,凡夫人偶尔的出离心很难恒常保持,有些人十几年后道心不退且蒸蒸日上,这是我们应该希求的,而有些人最初的信心太猛厉了,两三天看着上师一直哭,我都担心他眼泪会不会干了,以后真需要哭就可以,我都担心他眼泪会不会干了,以后真需要哭就可以,你到人是前世因缘苏醒,相续中的善根自然萌发,这个时候情不自禁、无法控制。但我觉得刚开始的时候,信心不要太大也可以,"君子之交淡如水",否则,将来会不会变化太快也不好说。

总之,我们修加行不那么容易,但这确实很重要。假如没有修加行,即使你得了非常高深的灌顶、窍诀,对自相续有利无利也很难说。现在我们这样修加行,对每个人肯定非常有利,只不过有些人烦恼深重,不能圆满修持而已。还有些人无法将所有的法融会贯通,便自我轻视、自我蔑视,觉得"我这个坏蛋,什么都修不来",天天用拳头打自己的头,这一次有些人无法将所有的流不是圣者,肯定有强烈的贪心、可怕的中意。毕竟我们不是圣者,肯定有强烈的贪心、可怕好感。是时时缠缚着我们。但即便如此,学习佛法和不学佛法还是有天壤之别,你学了法以后,对生活的态度会有很大差异。所以,大家道心不退非常重要,对始信心不强烈也不要紧,但这种信心必须要永恒。

下面讲寿命无常的第五个问题:

#### 丁五、思维各种喻义而修无常:

此处是依靠各种比喻和意义来观修无常。

有些比喻对观无常起很大作用,如米拉日巴在《道歌集》中,就用了八种比喻形容无常:一、绘画的金色佛像终会褪色;二、美丽的鲜花到秋天会被寒霜冻死;三、高谷奔腾咆哮的瀑布,流至平原会缓缓无力;四、绿绿的稻田终会被镰刀砍割;五、精美的绸缎也会被利剪裁截;六、精勤积累的珍贵财宝,人死时终会被舍弃;七、初三的新月清丽动人,但不久就会变得形态臃肿;八、初生的孩子极可爱,突然遭受违缘也会夭折。通过这八种比喻来说明万法的无常迁变。

没受过无常教育的世间人,不会有这种概念,我看到有些出家人、在家人,对这方面一无所知,好像觉得世间恒常不变,自己能住世千万年一样。其实这是一种错觉。如果你修过无常法门,对万法的执著会相当淡薄,一旦眼前出现巨大无常,也不会措手不及、手忙脚乱。比如亲人朋友突然死了,最密切的人行为有天大变化,没学过无常的人肯定接受不了,要么选择自杀,要么精神崩溃,这是非常不值得的。因此,作为世间人,懂得无常也很有必要。

那天我看了一下,菩提学会成员大多数是四五十岁以上,其实二三十岁的人学无常最好,因为在这个年龄段,很多人最执著的就是感情,倘若感情上出现了变故,自己就会痛不欲生。但若明白了无常的道理,即使失去最喜欢的人,心里也有所准备,知道一切都是无常的,可用"无常"这两个字来控制自己。然而

我统计了一下,不知道是什么原因,二三十岁的人基本上都不学,连10%的比例都不到。其实,现在许多年轻人非常可怜,对感情等极度执著,不成功就服药自杀,这样倒不如学一下无常,你如果认识到了万法无常,背一个教证也可以代替许多安眠药或老鼠药。

下面开始讲正文:

总体来思维劫的增减,也同样是无常迁变的性质。(这个概念对我们来讲,不太容易理解。因为人的寿命相对于一劫来讲很短暂,以短暂的寿命来思维漫长的时间,可能会比较难懂。)

在往昔初劫时, 因福报所感, 人们的生活非常快 乐。那时候空中没有日月,所有人都是凭借自身的光 芒照明,依靠神变行走空中,身体高达数由旬,以甘 露为食,幸福美满可与天人相媲美。然而由于烦恼和 不善业所致,诚如《俱舍论》所云:"先前有情如色 界,而后渐次贪执味。"后来众生福报日趋直下,人 与人之间产生我所执,还出现了男女相,身上的光也 自然消失,大地上开始产生庄稼等,逐渐变成了如今 这种状况。如今的状况是什么样呢?人寿不到百岁, 而且每个人强烈执著自己的国家、自己的家庭、自己 的群体、为了保护各自的财产名声、政治经济等、日 日夜夜地忙碌着,所造的恶业层出不穷……(人类这 些变化,一般历史中很难见到。你们也学过国外历史、中国 历史, 里面叙述的只是短短几千年的人类文明, 除此之外, 根本没有更超胜的时空概念。而相比之下,佛教与此有很大 差别。)

我们现今的寿量、福报等还算是不错, 但随着人

们烦恼越来越粗重,势必导致福德越来越减弱,寿命越来越短暂。最后到了人寿三十岁、二十岁、十岁时, 饥馑劫、疾疫劫、战争劫分别会盛极一时, 南赡部洲的众生几乎濒临灭绝。

具体而言,疾疫劫出现时,在七个月零七日中, 瘟疫疾病到处肆虐,人们得病即死,药石无效,大多 数人都难以幸免,最后人类所剩无几。

战争劫出现时,并非哪个国家发动侵略战争,而 是人心残忍到极点,相续中充满杀心,自己所见之人 犹如怨敌,随便拿起一件什么东西,都成了杀人利器, 于是见人必杀、逢人必砍,如是互相残杀,经过七日 七夜。

饥馑劫出现时,在七年七月七日中,大旱无雨,井河枯竭,五谷不生,五味隐没或变味,物资、珍宝、屋舍等也渐渐毁坏。由于饥饿难忍,人们甚至将人寿百岁时的人骨挖出来熬汤喝,将之作为最胜营养。去年我遇到一个阿坝州红原县的人,他告诉我:50年代藏地和汉地闹饥荒时,也有人经常去尸陀林挖骨头,如果找到了一些人骨,就回去在锅里熬成汤,喝了以后两三天都有力气,全身热乎乎的。(有时候看,我们如今有饮食、有衣服,这种生活真的很幸福。但有些世间人或修行不好的人,心里还不满足,一直抱怨没有这个、没有那个,欲望的沟壑始终无法填平。)

到了最后,诚如《俱舍论》所云:"劫以兵疾饥荒尽,次第七日月年止。"在经过七日的刀兵劫、七个月零七日的疾疫劫、七年七月七日的饥馑劫之后,99%的人类都已经灭绝,许多地方徒留财产而无主

人, 处处是一片荒无人烟、人迹罕至的景象。

到那时,弥勒菩萨所示现的幻化身,将为剩下的人们,传扬断除杀生之妙法。(不杀生确实很善妙,如果世间上大多数人都吃素、不杀生,就能化解各种战争等刀兵劫,人心逐渐得以净化,给全世界带来一种和谐。)此时人类身高到了一肘左右,人寿增长到二十岁。尔后逐渐递增,到了人寿八万岁时,怙主弥勒出世,在贤劫千佛成佛的地方——印度金刚座示现成佛,之后转大法轮57。(对于人类的未来,佛教描述得清清楚楚,而世间学者只是一种预测,没有明确的定论,其他宗教也无法做到这样。所以,我们作为佛教徒,理应知道佛教的伟大。)

这样往返增减满十八次以后<sup>58</sup>,人类的寿命长达 无量岁,此时胜解佛<sup>59</sup>出世,在印度金刚座示现成佛。 此佛的寿量、事业最为广大,住世寿量是前面贤劫千 佛寿量的总数,饶益众生的事业也等同于千佛事业的 总和。

以上这些道理,对凡夫人而言无法想象,有信心的人虽可对此深信不移,但要想如实了知,恐怕有一

<sup>57 《</sup>弥勒下生经》云:"坐龙华菩提树下,得阿耨多罗三藐三菩提。在华林园,其园纵广一百由旬,大众满中。初会说法,九十六亿人得阿罗汉。第二大会说法,九十四亿人得阿罗汉。第三大会说法,九十二亿人得阿罗汉。弥勒佛既转法轮,度天人已,将诸弟子入城乞食。"《增一阿含经》云:"尔时去雉头城不远,有道树名曰龙华。高一由旬,广五百步。时弥勒菩萨坐彼树下成无上道果……尔时弥勒初会八万四千阿罗汉,第二会有九十四亿人,第三之会九十二亿人民,皆是阿罗汉,亦复是我遗法弟子。"

<sup>58 《</sup>俱舍论讲记》中说: "住劫总共需要经历二十个中劫。其中第一个中劫与最后一个中劫比较慢,中间十八个中劫则十分快速。第一个中劫是人寿下降,即初劫人寿为无量岁,这样下降到八万岁,再从八万岁下降到十岁;最终一个中劫是人寿上增,即从人寿十岁增至无量岁;中间则是人寿上增到八万岁,再下减到十岁之间为一中劫,如此往返十八次,也即十八个中劫。住劫共有二十中劫。同样,世间的形成、毁坏、灭空都是二十中劫。这样的八十个中劫,即称为一大劫。" 59 胜解佛: 贤劫千佛中的最后一佛。

定困难。就像对天文地理一窍不通的人,给他讲银河系、太阳系或者地球,他可能很难理解。原来我上初中时,有个王老师给我们讲地理,我们好多藏族学生连汉语都不懂,更不要说地理了,所以一直傻傻地看着。老师说地球地球,大家都不明白是什么,最后他非常失望,只好在黑板上画一个圆,说:"反正你们知道地球是圆的就行了。"同样,现在我们一讲这些时空概念,对佛法没有信心、对未来没推测过的人也很难相信。但不管怎样,劫的增减变化就是如此,到了最后,这一贤劫也会杳无踪影。所以,观察劫之增减,也不离无常的本性。

因而,万法无有任何实质可言,器世界也好、有情世界也好,全部都离不开无常的本性。《方广大庄严经》云:"三界皆无常,如秋日浮云。"其他经中也说:"三界无常如秋云,众生生死如观戏。"三界无常如秋云,众生生死如观戏。"三界无常如秋天的白云,汉地不一定看得见,因为有些城市里连天都看不见,白云就更不用说了,尤其是东北那一带,在高速公路两边,尽是大工厂里冒出的黑烟,除此之外基本看不到白云。印度以前可能好一点,但现在几乎也跟汉地一样。不过在藏地,秋云也好、春云也好,都非常清楚,这些云瞬间就出现了,瞬间又消失了,同样,任何一个法也不例外,大家要懂得这个道理。

无常的道理在文字上很简单,但你们内心有没有 对此产生定解,这要靠个人努力。虽然大家同时听受 无常的法义,但由于每个人的缘分和接受能力不同, 得到的利益也有千差万别。以前我们读书时亦是如 此,一个老师上同一堂课,下面学生所学到的知识不 尽相同,甚至有些人不但没有学到什么,反而对老师 生嗔恨心,各种各样的情况都会有。

其实,学习这些法很有必要,你们有能力的话, 应在自己懂得的基础上,将这些道理随时随地传给有 缘人。有些人不想当法师,认为这没有地位,但我觉 得法师的地位是很高的。上师如意宝一辈子都在讲经 说法,并没有追求世间地位,从历史上看,很多的高 僧大德,像阿底峡尊者、宗喀巴大师、静命论师,也 是一生都在当法师、当论师,对世间的贡献不可思议。 因此,极个别的法师和辅导员,应当怀着利他菩提心, 将自己所懂的甚深无常之理传给别人。

那天我去学校时,听有些老师在讲无常法,从很多学生的表情上看,他们已经懂得了。我当时想:"如果世间学校都宣讲无常的道理,那多有意义啊!这样孩子长大之后,就不会像现在社会上有些人一样,睁眼闭眼都是想钱,除了钱以外,好像来到这个世界没有其他目标。倘若懂得了一点佛法教理,他们就会知道生活的尺度,懂得把握分寸。否则,稍微有点能力便贪得无厌,没有丝毫控制能力,得不到就愤世嫉俗、怨天尤人,这种人的一生,始终处于恐慌与痛苦之中,没有任何快乐。"

放眼当今时代, 唯一能救护众生的妙药就是佛教, 如果依靠佛教调伏自己身心, 确实有百利而无一害。(当然, 佛教也不一定所有人都接受, 佛陀在世时尚且如此, 现在这样恶劣的时代更不用说了。) 因此, 大家平时要懂得佛法教理, 尤其是有智慧、有能力的人, 应该对

佛教更细微、更深奥的理论进行研究。假如你没有这 么广大、深邃的智慧,至少也应掌握生存的基本原则, 以及能获得解脱、不堕恶趣的基本窍诀。

下面分别观察四季变迁也是无常的:

夏天,所有草地一片青翠,雨水犹如甘露般普降, 人们尽情享受舒心悦意的美景,五颜六色的鲜花争奇 斗艳、绚丽多彩。尤其是藏地的夏天,真好似天境一 般,坐在姹紫嫣红的花丛中,看着森林美景、山河泉 水、蓝天白云,再没有比这更享受的了。我可能分别 念比较重吧,一到春天和夏天,就喜欢去小河边,坐 在那里一边听河水的声音,一边遥望整个自然界,内 心的欢喜之情无法用语言描述。前段时间,我跟几个 道友到河边休息时就说:"如果我要死,宁愿在冬天 死,不愿在春天和夏天死,因为这个环境太美了,真 不想离开。"

夏天的景色虽然美,但到了秋天,瑟瑟的冷风会 将绿野变成黄色,所有的花草也渐渐枯萎凋零。秋天 遍地都是落叶,给人带来一种无尽的凄凉之感,此时 会深深感到万法无常。

到了冬天,地冻如石,滴水成冰,寒风凛冽,就算是经过许多马路<sup>60</sup>寻觅,也找不到夏天盛开的一朵鲜花——不过现在科学比较发达,你冬天时乘飞机去海南,那就感觉不一样了,我们这边全是冰,而那边全是鲜花,就好像到了另一个世界。但在藏地,春夏

-

<sup>60</sup> 马路: 一匹马一天所走的路程。许多马路即一匹马许多天所经过的路程。

秋冬四季分明,季节变化特别大,你对一切无常会有明显感受。禅宗也有一首偈颂说:"春有百花秋有月,夏有凉风冬有雪。"实际上也是在说明无常的道理。

如此春去秋来、寒来暑往,秋天、冬天、春天等依次出现,前前季节的一切显现都会变成另一番情形,这些是我们有目共睹的无常实例。所以,无常修得好的人,会将四季的更替作为修行的顺缘。而没有修过无常的人,恐怕不一定能找到这种感觉。

同样,如果我们思量昨天和今天、今天早晨和今天晚上、今年和明年……也会发现万法时刻都在迁变之中。比如,昨天我想好好修行,今天就没有这个打算了;原本我计划明年做这件事,但到时候分别念又全部变了;今年我想到什么地方去,结果最后又不去了。所以说,无论何事何物,都没有恒常、可信、稳固的。

特别是我们所住的城市、村落、寺庙等中,也可以清楚地看到:从前财产丰厚、兴旺发达之人,现今也有沦落衰败、甚至家破人亡的现象;昔日穷困潦倒、势单力薄之人,如今竟变得财运亨通、势力雄厚……这些现象都离不开无常的本性。

因此,上师如意宝在《无常道歌》中说:"若能观想一切内外法,乃为指示寿命无常书。"假如以智慧观察内外诸法,就会发现无论是外境的春夏秋冬,还是身边的亲友住宅,都是指示寿命无常的善知识。包括外面菩提学会的道友,刚开始有哪些人,后来离开了多少,如今又新加入一些,这部分人还是会变的……所以从我们周围的事物上,也很容易看到无常

的影子。

举世闻名的印度泰姬陵,号称世界七大奇迹之一,从它的故事中也可以发现万法无常之理:

泰姬陵是印度国王沙·贾汗为爱妃芭奴所建。据说芭奴是一位绝世美女,她 21 岁时就嫁给了三王子库拉姆(即后来的沙·贾汗),婚后二人同甘共苦,形影相随,足迹遍布疆场。后来,库拉姆经过一场血战,继承了王位,他给自己取名为沙·贾汗,意为世界之王。

但是好景不长, 芭奴在跟随沙·贾汗南征时, 因难产而死, 当时年仅39岁。在婚后的18年里, 她共为沙·贾汗生下14个子女, 存活的只有四男三女。

在她临死前,沙·贾汗紧拥着奄奄一息的爱妃,问她还有什么心愿。芭奴告诉他,只希望能拥有一座举世无双的陵墓……

芭奴之死,令沙·贾汗悲痛欲绝。为了表达相思之情,他倾举国之力,耗费无数钱财,下令2万余名工匠参与建造,历时22年才完成了这座洁白晶莹的泰姬陵。此陵竣工之后,沙·贾汗残忍地下令砍掉所有工匠的拇指,因为他仍记得爱妃的遗愿——拥有一座"举世无双"的陵墓,他不希望看到另一座可与泰姬陵媲美的建筑出现在这个世界上。(也有说被砍掉的工匠拇指,跟他爱妃的遗体埋在一起。)

沙·贾汗本想在河对面再为自己造一座一模一样的黑色陵墓,中间用半边白色、半边黑色的大理石桥连接,与爱妃相对而眠。谁知泰姬陵刚完工不久,他儿子就弑兄杀弟篡位,他也被囚禁在离泰姬陵不远

的阿格拉堡。此后整整8年时间里,他每天只能透过 小窗,凄然地遥望着远处河中的泰姬陵倒影。最后他 视力恶化,仅借着一颗宝石的折射,来观看泰姬陵, 直至最终忧郁而死。

从他最初的不可一世到最后的郁郁而终,可见世上没什么是常有的。包括以前的萨达姆,他刚当选时,举国上下欢腾一片,每家每户都挂着他的像,许多人对他万分崇拜,连国内的主要机场也命名为萨达姆国际机场。但后来他关在监狱里,被执行绞刑后,人们也同样欢歌笑语,庆祝连连。

因此,世间上的一切法,诚如上师如意宝所说,皆为指示无常的善知识。器世界、有情世界的种种显现,如果你能观,则统统是无常的比喻;如果你不能观,那书本里讲的窍诀再殊胜,有些人也会当成耳边风,对自相续不一定有利。所以,希望各位道友从周围的事物上,能深深体会到无常的甚深意义!

# 第三十三节课

### 思考题

- 1. 以我们身边的人为对境,应当如何观修无常?你在日常生活中,是怎样观无常的?
- 2. 有钱人的身上会发生无常吗?这对你有哪些启示?请引用教证、公案加以说明。
- 3. 一旦无常到来, 唯一对自己有帮助的是什么? 请说明理由。

我一而再、再而三地强调过,这个前行法,文字上不像中观、因明、般若那么难懂,但要想意义融入于心,也不是那么容易的,必须要闻思与修行长期结合、不能脱离。

我经常想,这次给大家讲的《前行》较为全面,不知以后会不会出现无常而善始善终,但像现在这样的传讲进度,我还是比较满意。对你们很多人而言,不管以前修什么教派的法,显宗也好、密宗也好,学习本法都有利益。所以,尽管没有别人赞叹我,但我自己觉得这样的学习机会很珍贵,一直非常认真地对待,每次讲课的过程中,都有种无法言喻的欢喜心,确实觉得这个法太重要了。

有缘听受此法的人,也应该再三地观察,看这个 法门对你是否重要。表面上看,许多公案和教证谁都 会讲,但这个要解释的话,必须要有一种体验。说句 大言不惭的话,我讲《前行》还是有种增上慢,自认为讲得比较不错。让我讲大圆满正行或中观空性,因为平时修行比较差,不一定讲得来,但《前行》中人身难得、寿命无常等每个道理,我不是修了一天两天,而是多年来一直在串习、一直在思维,如今也算是生起了真实定解。以这种境界给别人传讲,应该是可以的。

对于《前行》的内容,你们不要停留在文字上,而要确实感受到它的甚深意趣,然后自己加以串习。其实,这里面的每一个道理,对不管是什么教派的人都有利。我们学习这部法,暂时没必要分教派,就像一个人快饿死了,别人给他东西吃,他强调自己是什么民族什么宗教的,只能吃糌粑、不能吃米饭,这没有必要。同样,我们在轮回的沙漠中,已经饿得奄奄一息了,此时遇到佛法的美味佳肴,理当心甘情愿、欢欢喜喜地接受。

广讲《前行》的过程中,如果我讲得不对,你可以舍弃,但这样的道理,对每个人来讲不可缺少。现在很多上师经常灌顶、传教授,虽然利根者依此可直接趋入普贤如来的果位,禅宗、密宗历来也有这样的历史,但对大多数人的根基而言,加行的定解更为重要。如果你对寿命无常生起了深深正信,对万事万物就不会有太大兴趣,生活上肯定有大的变化,以现在知道方法无常之理后,明白了生命的真相,对今世的名利地位,就不会有强烈执著,修持佛法也很容易成功。所以,厌离心的来源,主要是观寿命无常,若不

了解这个道理,即使你表面上是个修行人,也只会天 天忙于世间琐事,解脱没有什么头绪。

听受这样的法,大家应该有欢喜心。作为大城市 里的人,听一堂课需要花时间、花钱财、花精力,但 即便如此,我觉得也非常有意义。你们从无始以来, 尤其是即生中,在毫无价值的事情上花了多少精力, 每个人应该心中有数,因此,如今为求解脱而听受这 样的甚深妙法,付出一些代价也理所应当。

在此过程中,大家一定要有欢喜心。要知道,心的力量不可思议,有了欢喜心的话,从学院去色达二十多公里的路,很快时间就到了,但如果你特别不情愿,那再近的路程也觉得非常累。常言说得好:"不怕身累,只怕心累。"确实,假如我们对佛法心不堪能,听法肯定特别辛苦,但若有一种欢喜心,即使自己身体不好,或者出现种种违缘,也可以坚强地面对,并想方设法加以克服。因此,对佛法以欢喜心来接受,是极为重要的!

昨天讲了春夏秋冬、寺院城市等的无常迁变,下面不说远的,只是对我们身边作观察:生活在一个家庭中的人也是如此,历代宗亲、祖辈父辈全部相继过世,现在只剩下他们的名字而已,自己同辈的兄弟姊妹等,也有许多已经离开人世,时过境迁,此时此刻我们全然不知他们转生在何处。

每个人不妨回顾一下: 在自己的家族中, 祖祖辈辈死了多少人? 有些人甚至连名字也不知道。在汉地, 古代时有家谱, 可现在根本不讲究这些, 你爷爷

的爷爷的爷爷的爷爷是谁,恐怕都不清楚。如果真要追溯上去,每一个家肯定出现过皇帝和公主,给家里带来无限荣光,然而经过了一代又一代,他们也被后人慢慢淡忘了。包括我们今生的兄弟姐妹、同班同学、邻居道友,一个一个观察时,有好多都去世了——前不久一个堪布跟我说,他在大经堂里想找一个以前认识的人,但找了很久也找不到,现在的人全是新面孔,而十年前的老道友,死的死、走的走,基本上都没有了。所以,无常何时何地都在不断上演,但凡夫人被障碍蒙蔽了双眼,始终把相续相同的事物执为常有,不说刹那变化的细微无常,就算是一年一年变化的粗大无常,也很难以认识到。

关于家人亲眷的无常,记得《米拉日巴尊者传》中有个很好的公案:有一次,米拉日巴想回家看看,在黄昏无人的时候,他先独自跑到河边,痛哭了一场,天一黑就走进村中。他回到家,看见外面的田庄上长满了野草和荆棘,金碧辉煌的房子和佛堂,现在都已腐朽了。走进屋里一看:《宝积经》被漏下的雨水淋得七零八落,墙上的污泥和鸟粪也零乱地撒落在上面,一部经几乎变成了老鼠和小鸟的窝巢。他看到这些,想起从前,一阵凄然悲凉直袭心头。

走到进门处,他看见一个大土堆,上面长满了野草,用手挖开,发现里面有一大堆人骨。他起先感到一阵迷惘,忽然想起这是母亲的尸骨,心中一阵剧痛,竟昏倒在地上。过一会儿他苏醒过来,立即想起了玛尔巴上师的口诀,便安住于大手印的境界中,观想把母亲的神识、自己的心与上师的智慧融为一体。如是

修行七天七夜, 亲眼见到父亲和母亲都脱离了苦趣, 往生到净土去了。

七天以后,他把母亲的残骨收好,想用这些骨头做成佛像,又将《宝积经》上的鸟粪扫干净,发现雨淋损毁之处不太多,字迹还看得很清楚。便把母亲的骨头和《宝积经》一齐带上,心中默默地发誓,要到护马白崖窟去不分昼夜地拼命修行:如果心不坚持,为世间八风所动,宁愿自杀也不愿为其所诱惑;如果起了丝毫求安逸快乐之心,愿空行护法断取自己的性命!(藏地常有这样的传统,倘若家里死了非常重要的人,父母或孩子特别伤心,就会在尸体面前发誓:"因为你的死亡,我要去出家,或者念什么什么经。"昨前天有一个人,因为家人死了,他就出家了,可能也是在尸体面前发了愿吧。)

后来米拉日巴尊者说:"这一次我回家乡,看见家园破毁、亲人亡散,深深地觉悟到人生空幻无常。 人们拼命赚钱、千辛万苦成家置业的结果,也只不过 是一个幻梦,使我更生出了无比的出离心。房屋就像 火宅一样,许多没有受到人生痛苦的人,和那些忘掉 人生终要一死及死后轮回恶趣之苦的人,才会要寻求 世间的快乐,但是看透了人生的我,将不顾贫穷饥饿 和他人讥笑,决心要尽我的寿命,为自己和众生的一 切利益去修行。"

在座的道友也应如此,不管是身边的亲友去世也好,最信任的人欺骗你也好,都应深深认识到一切万法无可信赖,在这种心态中发下坚定的誓言。《前行备忘录》中经常提到发誓言,发誓时一定要发自内心地祈祷上师三宝慈悲加持,愿自己的愿望成真。否则,

只是马马虎虎念《普贤行愿品》,心里从来都不观想, 虽然也有功德和善根,但它的力量并不强。以前噶当 派和宁玛派的许多修行人,为什么下功夫的时间很 短,但效果却一日千里,就是因为心的力量很强。

关于万法的无常,你们回去看家人的变化,也能产生一种出离心。比如,你以前读书时是什么样的,现在回去后,所有的境况大大改变,这说明无常随时都出现在眼前。这方面,没有修行过的人,只会一味耽著于理论,唯有真正生起了无常观的人,对世间琐事才不会耽著,修行才会自然成功。

前段时间,有一个居士跟我说:"学习佛法对我的生活,有好处也有坏处。"我问他为什么,他说: "以前我生活全是颠倒的,而现在,我跟那些人一点也不交往,因为不交往,生意一点都不好,这是坏处。 好处的话,我现在不喝酒、不抽烟、不杀生,过的生

好处的话, 我现在不喝酒、不抽烟、不杀生, 过的生活非常清净简单。"他说的也是真心话。的确, 佛法一旦融入于心, 肯定没时间去散乱, 也不会对琐事有什么兴趣。就像一个快被枪毙的人, 他明知生命这么短暂, 又怎会有心情去看戏呢? 所以, 假如生起了寿命无常之感, 势必对你的生活有一些影响。

其实, 无常在我们身边很容易被发现。比如, 世间上有许多人, 前些年财势圆满犹如人间之庄严<sup>61</sup>, 可今年却只有名字留在人世; 现在有钱有势、众人羡慕的富豪, 明年此时或下个月还在不在世, 谁也不知道。美国著名财经杂志《福布斯 (Forbes)》, 曾公布了

.

<sup>61</sup> 人间之庄严:人间具有名望、德势之人。

"2009年全球富豪排行榜",结果由于金融危机的影响,上榜人数大幅减少,拥有超过 10 亿美元资产的富豪人数,去年还有 1125 人,今年就减少了近三分之一,只剩下 793 人。中国某财经杂志也发布了 2009年本土富人排行榜,其中 2008年财富超过 300 亿元人民币的人有 8位,而 2009年 1 位也没有; 2008年财富超过 200 亿元的人有 26位,而 2009年只有 1 位。在短短一年中,亿万富翁人数锐减,有些人一下子从高处跌入低谷,可见财富势力皆为无常,没有什么可靠,如果它是常有的,永远也不会发生这些变化。

从有钱人身上,我们轻易即可观察到无常。以前亚洲女首富叫龚如心,她与丈夫白手起家,共同建立一个地产王国。后来她丈夫不幸死了,为争夺巨额遗产,她和公公打了九年官司,并最终获胜。1997年7月,美国《福布斯》杂志公布的世界超级富豪榜中,龚如心以70亿美元个人资产,名列世界华人女首富,比英女王还要富有7倍。据香港市场人士估计,龚如心的身家可能超过400亿港元,稳居亚洲女富豪榜第1位。但没有想到,争取到遗产一年半后,她就因患癌症而离世了。

江苏有个富翁叫包存林,几年前公司产值已达6至8亿人民币,然而2008年11月他突然身亡。关于他的死因,有人说是自杀,有人则说不是。但不管怎样,他辛辛苦苦地积累了一辈子,死后全部都留在人间,可见财富并不值得追求。

麦彭仁波切在《二规教言论》中云:"众生财富如闪电,身如浮泡无常性。"在《君规教言论》中也

说:"身体犹如水中泡,财富宛若秋云飘。"然而,世人耽著荣华富贵,真正能明白此理的寥寥无几。憨山大师在《醒世歌》中说得好:"春日才看杨柳绿,秋风又见菊花黄,荣华终是三更梦,富贵还同九月霜。"春天才看杨柳的绿色,秋天又见菊花的黄色,通过绿和黄这二者的对比,可看出春天和秋天的无常变化,同理,荣华犹如三更的梦,很快时间就会醒,富贵也如同九月的霜,一下子就会化为乌有。因此,大家应经常思维这些大德的教言,若能对内在的身体、外在的财富看得淡,修行就不会很困难。

我们今日死还是明日死,其实谁也决定不了。《因 缘品》云:"上午见多士,午后有不见。午后见多士, 翌晨有不见。"上午见到的很多人,下午有些就看不 见了; 下午见到的很多人, 明早有些就看不见了。死 亡有时候来得很突然, 我隔壁有一个喇嘛, 可能七十 多岁了, 昨天还好好的, 今天上午就圆寂了。不过, 修行人的圆寂,跟世间人完全不同,他在上师如意宝 住世时,修行就比较好,今天他正在念《系解脱》, 告一段落时, 金刚跏趺坐而圆寂了。我们暂时不让别 人去见, 因为修大圆满的人, 死后不能马上动尸体、 去念经、很多人看,起码要在七八天内把门关上。学 院也有许多道友得过灌顶、修过密宗教授, 像这些人 死了的话,一段时间内最好不要跟人说。刚才有个堪 布对我讲:"如果我死了,先提前跟你打个招呼,最 好七天中不要开我的门。"我开玩笑说:"你不要这样 讲,不然,过段时间真死了也不好说。"

正如刚才《因缘品》所言,上午很多人在,下午

有些就死了。但这样的无常,世间人并没有注意,人一死觉得很奇怪,然后就接受不了,马上又哭又闹。但你如果修过无常观,父亲死了也好、母亲死了也罢,都觉得很正常,因为在漫长的轮回中,每个人曾死过无数次,生过无数次,生死流转接连不断,这没什么可伤心的。

乃至观察自家牲口圈里的牛羊狗,以前已死去了多少,现在又剩下多少,这一切最终又变成什么样,皆不超出无常本性。尤其在藏地,这种感觉比较深。以前我去上学,几个月回来后,经常会发现很多牛羊已经死了,那时虽没学过这样的甚深教言,但可能是前世修过还是什么,无常观念比较强,从小对此就有一些认识。

总之,百年以前在世的人,如今没有一个未死而遗留下来的,现今南赡部洲的所有人,在百年之内也会一个不剩地全部死亡<sup>62</sup>。无垢光尊者在《心性休息》中也说:"如今世间多数众,百年之内定死亡。"因此,上至非想非非想天、下至无间地狱,内外器情所摄的万法,恒常坚固的一事一物也不存在,这些可概括为生际必死、积际必尽、合久必分、堆际必倒、高际必堕。高际必堕与堆际必倒若合为一体,这四者即是所谓的"无常四际",也就是无常的四种观察方法。

这四种观察方法,其实在佛经中也有记载,如《律本事》中说:往昔,舍卫城有四位商人,这四人各有所好:一位喜欢积财,一位好建房屋,一位爱与亲友

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> 这是一种低劣加否定,由于微乎其微、极不明显,故表达时用了完全否定的语气,但并不一定一个也没有。

聚会,最后一位沉迷于养生。后来,佛陀针对他们所希求的事物,依次宣说了四句教言:"积聚皆消散,崇高必堕落,合会终离别,有命咸归死。"意即积聚的尽头只能是消散,崇高的尽头只能是堕落,会合的尽头只能是别离,生的尽头只能是死亡。你们记得吧,在《释尊广传》和《百业经》《贤愚经》中,释迦牟尼佛于因地时,曾历经了千辛万苦,才获得这样殊胜的教言。所以,仅仅对此四种边际,或五种边际进行思维,也有非常不可思议的加持。

此外,亲怨、苦乐、贤劣及一切分别念也是无常的。今天两个人亲密无间,明天就可能反目成仇;今 天彼此不共戴天,明天又可能和好如初;还有人上半 生无恶不作,下半生却成了好人……下面会讲很多这 方面的道理,因而好坏、亲怨等都是无常的。

我平时也常遇到这种现象:有些道友不听话,我对他发脾气,当时我会想:"今天对他发脾气,但过两天,我们两个关系可能是最好的。"有时候我对有些道友印象很好,觉得他特别不错,但也一直提醒自己,或许他过两天会做出令我最失望的事,不能对他太信任了。所以说,人的心态也好、行为也好,全部是无常的,世间上没有一个恒常不变的法。

## 下面对此稍作叙述:

生际必死: 无论是任何人, 即便他高如天空、厉如霹雳、富如龙王、美如天仙、艳如彩虹, 可当死亡

突然到来时,他也没有刹那的自由,只能赤身裸体<sup>63</sup>、赤手空拳地离开人间,在对财产、饮食、亲友、眷属、受用等依依不舍中抛下一切,就像从酥油中抽出一根毛般独自而去。

"高如天空":在这个世间上,有些人地位高不可及,像联合国秘书长、美国总统、中国主席,以及各大宗教的教主等,可谓万人之上、权倾一时,可是他们死时跟一般人没有两样。

不说死的时候,即使他下台之后,也跟普通人没什么差别。我曾看过一本书,里面讲了美国的历代总统,比如美国第一任总统华盛顿引退后回老家经营农庄,里根卸任后也当了农夫,等等。看了以后,令人唏嘘不已、感慨万千。他们在位时呼风唤雨、无所不能,最后竟然也变成这样,实在是太无常了。

"厉如霹雳":有些人十分厉害凶残,如二战的 头号战犯希特勒,冷血残忍、杀人如麻,当时很多人 连他的名字都不敢提。我家有本写希特勒的书,有时 候翻一翻,也了解到一些这个人的无常。在二战期间, 因为他实行种族灭绝政策,约有600万犹太人惨遭屠 杀,不可胜数的其他种族者遭受灭顶之灾。但看后来 的有些照片,纵然是这么厉害的人,也依然难逃无常 之网。

还有中国的秦始皇、成吉思汗,也曾叱咤风云、 不可一世。就拿秦始皇来说,他吞并了齐国为主的六 个邻国,结束了战国割据的局面,真正做到了一统天

173

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> 这是一种形象化的比喻,意思是什么都带不走,并不是真要把衣服脱光而前往 后世。

下。他认为自己的功绩比三皇五帝都要大,理应用一个更尊贵的称号,于是自称为"皇帝"。他是中国第一个皇帝,并规定:接替他皇位的子孙,应按照次序排列,第二代叫二世皇帝,第三代叫三世皇帝……这样一代一代传下去,一直传到千秋万代。结果才到了第二世,秦朝就灭亡了。

实际上,历史是最好的无常教言。可现在学校里讲的历史干瘪无味,只是让学生记住某个朝代出生了什么人,一点无常的感觉都没有。那天我去一个学校时,顺便听了一下历史课,自己当时对各个朝代的更替,还是有很多感触。但可惜的是,由于教育体制和授课方式所限,老师并没有将学生往这方面引导。

"富如龙王":往昔,世间上有许多富可敌国的富贵者;如今,比尔·盖茨、巴菲特等是举世公认的大富豪,但这些人最终也要面临无常。

"美如天仙、艳如彩虹": 貌美如天人般的美女俊男,就算多么闭月羞花、沉鱼落雁,受到无数人的爱慕,但脸上的皱纹也会日益增多,再怎么做整容手术,用什么工具也没办法熨平,(他们应该学学藏族有些人,一听说自己有好多皱纹和白头发,就特别高兴,没必要别人一说"你老了",就开始火冒三丈、大发脾气。)

总之,不管是什么人,死亡突然来临时,只能放弃一切,随业力飘往后世,此时财产、眷属一个也带不走,只能在恋恋不舍中独去独来。《无量寿经》云:"人在爱欲之中,独生独死,独去独来。"寂天论师也说过:"因吾不了知,死时舍一切。""命绝诸苦痛,唯吾一人受。"人死的时候,命绝的痛苦,唯有自己

一人承受,纵有多少亲友围在身边,也无法让他们分担丝毫。此时此刻,就像从酥油里拔出一根毛般,自己孤孤单单地离开人世,除了念经对自己有帮助外,财产、地位、名声等没有任何用处,全部都要统统放弃。

纵然是数以千计僧人的上师,也不能带走一僧一徒;即便是数以万计部落的首领,也不能带走一奴一仆;哪怕是拥有南赡部洲一切财产的主人,也无法带走一针一线。就连自己最为珍爱、精心保护的身体,也必然要舍弃。

像我们上师如意宝,以前不管到印度、美国,还是新龙、五台山,都有很多眷属跟随。比如去五台山时,随行的藏族出家人和在家人,就有1万多名;去新龙时(那时我刚来学院),60多位高僧大德随同前往;1986年,上师去五台山之前,依次走访了道孚等地的73所寺院,当时带了25位法师;上师去印度、美国等地时,也带着不少随从。但他老人家最后示现圆寂时,却把我们所有弟子全部留在人间,显现上一个人离开了。前几天宁玛巴的贝诺法王也圆寂了,他老人家在印度、藏地有几百座白玉派的寺院,眷属也成千上万、不计其数,然而示现涅槃时,只是一个人离开了。

要知道,面对死亡,唯一佛法才有帮助,其他一切都派不上用场。以前上师如意宝常引用《教王经》的一个教证:"国王趋入死亡时,受用亲友不随身,士夫无论至何处,业如身影紧随后。"希望每个道友把它好好背下来。这虽然是佛陀对国王的教言,但实

际上对每个人都同样适用,当你趋入死亡时,财产、 眷属等世间美好不会跟随,紧紧跟着你的是什么呢? 就是生前造的善业恶业。造善业会获得快乐,造恶业 则感受痛苦。《千字文》中也说:"祸因恶积,福缘善 庆。"祸害是多次作恶积累而成,幸福是常年行善得 到的奖赏——有个老师讲的时候,说:"这只是封建 社会的传统说法罢了。"我听后很生气,她什么都不 懂,就在那儿多此一举地解释。

有些人活着的时候,身著绸缎、口饮茶酒、地处高位、美如天仙,但死了以后,身体也只是一具尸体,东倒西歪地放在那里,令人见而生畏。以前张国荣死后,很多记者说尸体为什么那么难看;邓丽君在泰国死后,也有一部分记者过两天后纷纷拍照,说她的尸体不太漂亮。其实这不值得大惊小怪,人死了以后,没有一个好看的。

《四百论广释》中曾有个故事说:有一国王对王妃极为宠爱,忽有一日王妃死了,群臣为了不让国王太悲伤,便启奏:"王妃没有死,她变成魔鬼了,尸体已经起来了!"国王一听特别害怕,立即下令将王妃碎尸万段。不久又禀告:"王妃死了!"国王大喜,令群臣敲鼓庆贺。其实,若观察任何一个人的身体构造,就会明白死人与活人没什么差别。诚如米拉日巴尊者所言:"见而生畏之尸体,本为现在之身体。"我们见后特别怖畏的尸体,实际上就是生前爱执不舍的身体,只不过有一息尚存罢了。有些人对尸体不敢接近,给死人守灵时特别害怕,担心尸体突然站起来。其实这没有什么,他生前站着时你都不害怕,如今暂

时"睡"下去了,也没什么可害怕的。

按照藏地传统和伏藏品的仪轨,人死以后,尸体会被绳子捆绑,用布慢遮盖,以土石垫靠,生前用的碗也被扣在枕边<sup>64</sup>,(噶当派有些格西无常观得好,晚上睡觉时认为自己肯定会死,也会把碗扣下。但一般而言,人活着的时候,尽量不要扣碗,不然父母会不高兴,认为这不吉祥。)无论活着时是多么端严可爱,到那时都将成为令人发呕之处。以前你在世时,躺在层叠舒适的床上,身穿温暖羔皮或名贵华服,头枕柔软皮毛,甚至睡醒后稍有不适,也会翻来覆去、辗转反侧,觉得:"这个床上有一粒小青稞,好不舒服啊!"但死了以后,只是在身下垫上一块石头或草坯,或者躺在硬硬的棺材里,头上布满灰尘,你一句抱怨都没有,好像睡得特别舒坦。

现在的殡仪馆,据说专门有一项业务——给死人化妆,化妆费要花好多钱。有些人活着时从来没有化过妆,死后却被涂得五颜六色。不过,此举根本没有意义,你拿钱给尸体化妆,还不如给他供一盏灯、挂一点经旗,或者刻一个观音心咒。一般在藏地,人死了以后,放骨灰或尸体的地方,通常会挂经旗、刻观音心咒,这样依靠三宝的加持护佑,灵魂就不会害怕。这一点非常重要。你们以后若有亲朋好友过世,应将他的骨灰送至诸佛菩萨、高僧大德加持过的尸陀林,然后为他在不同的地方挂些经旗。即使你没拿到他的骨灰,那么一边念他的名字,一边挂经旗或刻观音心咒,对他的利益也非常大。关于这一点,一些伏藏品

<sup>64</sup> 将死者生前用的碗扣在他枕边,这是藏族民俗。

和佛经中专门有记载。

讲不完了,怎么办呢? 外面有些居士常抱怨:"哎哟,听课好累啊! 我们希望快点结束,可您好像还要一直讲,讲这么多干嘛,早一点下课多好。保佑保佑,上师三宝加持,马上下课!"哎,今天可能讲不完了,本来还有一段,算了吧,讲到这里。

# 第三十四节课

### 思考题

- 1. 有些人是一家之主,重大事情都由他操办,故对家人放不下而无法修行。对此现象你怎么看待?为什么?
- 2. 请以具体事例说明,什么叫做积际必尽、合久必分、堆际必倒?明白这些道理,对你有哪些帮助?
- 3. 在你的身边,有没有什么事物能逃离无常之网?了知这一点后,你有何打算?
- 4. 什么是噶当"四依处"?请具体解释。

《前行引导文》正在讲"寿命无常"。

寿命无常是个很甚深的窍诀,平时我们要在生活中经常串习。当然,这种境界并不容易生起,一定要经过漫长的修习,所以各位不要放松,也不要觉得它是加行法门而轻视,如果这样,说明你对修心法门没有深入。真正的高僧大德,始终觉得对无常修得不够,因而大家平时在修学过程中,一定要严格要求自己,否则,这些修行境界不会随随便便就出现。

在实修寿命无常时,只要反反复复观察,定会生起来一种紧迫感,知道万法都是无常的,现在不修就来不及了,有了这种信念,修行则很容易成功。世间上的大多数人,虽然明白自己终有一天会死,但总觉得死亡不会那么快到来,于是把修行一拖再拖,无限期地延迟下去,最后修行一无所成。这种现象如今比

比皆是, 所以你们获得如此殊胜窍诀后, 应当很认真 地去修持。

现在许多道友比较积极,尤其在共同加行上下了一定的功夫,我见后心里很安慰。尽管这次讲的速度比较慢,任何法师可能也不会这样,但若给大家讲得比较细致,让每个人花些时间把加行基础打牢,那修什么法都比较方便。所以,我经过再三观察,特意给大家讲得比较广,你们也不要对此有所抱怨。虽然以最快的速度完成《大圆满前行》也可以,我专门拿两三天来念传承,一下子就传完了,但如果没有一步一步地修,除了有个得传承的功德外,自相续得不到真实利益。

这次传讲《前行》,有些人肯定收获很大,也有 些人刚开始比较精进,慢慢就虎头蛇尾了,这与各人 的缘分、信心、精进有着密切关系,故希望大家要有 持之以恒的精进心和恭敬心。

## 下面紧接着讲:

当今,有些一家之主认为:"我千万得长久住世,如果有个三长两短,那我的家人会挨饿受冻而死,或者被怨敌所毁,或者为大水溺死,因为现在他们所拥有的财产和幸福等一切的一切,全部是依靠我才得到的,所以他们绝不能没有我。"有些寺院的住持也觉得:"我可不能离开人世,不然天就垮下来了,到时弟子们该怎么办哪?"可是,这些人死了以后,他们的亲人眷属将其尸体火化或投到水中,或者丢到尸陀林,随便哭几声,便心安理得了。

世间上有很多这样的现象:有些人没有死之前, 觉得在家里举足轻重、不可缺少,然而他死了以后, 别人照样过生活。因此,你们活着的时候,不要为了 某些人,而把修行全部放下、全部舍弃。有些人经常 说:"我不能出家,否则,我家人该怎么办呢?""我 没时间学佛法,因为家里的重大事情都是我一个人承 办。"许多人都有这种顾虑。其实你终有一天会离开, 不可能永远跟着他们,没有你,他们也不会活不下去, 所以你在没死之前,应该选择最好的道路,不要为这 些人放弃来世的解脱。

人在死亡之时,诚如前面所说,就像从酥油中抽出一根毛一样,只有自己孑然一身,孤独无助地漂泊在中阴界,当时所能依靠的,唯有正法。不知你们想过没有,死亡其实并不遥远,就在我们每个人面前等着,而它一旦降临,器情世界的一切事物,我们都要统统抛弃,唯有随业力漂泊在轮回中,这是非常可怕的事,也是非常重大的事。

现在很多人对"死"字提都不敢提,其实这种讳疾忌医的心态并不可取,我们每个人都要面对死亡,此时除了佛法,没有任何依靠处。因为生生世世跟着我们的,只有善业和恶业,诚如《德施请问经》所言:"父母兄弟妻,仆财眷属众,死后无跟随,诸业随其后。"我们死的时候,父母不能跟随,兄弟妻儿不能随后,仆人、财产、眷属等更不能带走,就算是珍爱了一辈子的身体,也要万般不舍地留在人间。那么,唯一跟随自己的是什么?就是生前所造的业,哪怕念一句观音心咒、做一件善事,也会像身影一样始终跟

着自己。

如今很多人特别可怜,他们连后世都不承认,更不要说为此去造善业了。即使造了一点,也只是为了今生利益,对来世想都没有想过。不仅在家人如此,包括极个别法师,对后世也不太重视,他们只提倡今生善有善报、恶有恶报的简单因果概念,除此之外,言行举止中根本没有考虑过后世。其实,人一天的时间很短,一生的时间却很漫长,同理可知,我们一世怎么过都无所谓,但遥遥无期的生死轮回,确实应该值得三思。

因此,从现在起,我们必须一心一意、尽心尽力 地勤修正法,不要只搞表面形式,或者虚报一些数字 欺骗负责人。现在有些人,学佛就是为了领资料、得 名声,实际上从来也不修持,这一点,很多人观察自 已就会一清二楚。你们不妨好好想想:"从皈依到现 在,我每天时间是怎么安排的?修无常修了多长时 间?前辈大德们和真正的修行人是怎么修的?我也 不是没有时间,但对死亡想过多少次?对无常法门是 如何观修的?……"这方面要反反复复观察自己。

以上讲了"无常四际"的第一个——生际必死。 下面接着讲第二个:

积际必尽:一切积聚同样终将散尽,这是一个自然规律。即使是统治南赡部洲的国王,也有沦落为乞丐的时候。如南朝皇帝梁武帝,他在位时,经济发展、政局稳定,举国上下一片繁荣,但到了晚年,侯景发动叛乱,他成了侯景的俘虏,囚于台城,最后被活活

饿死。

许多人上半生受用圆满,下半生却因弹尽粮绝而饿死;有些人去年拥有数百头牦牛,但遭到大雪或其他灾难,今年就沦为一贫如洗的乞丐(这种说法比较适合藏地,汉地城市里的很多人,说"几百头牦牛"不一定有什么概念。对他们的话,应该说:许多令人羡慕的大老板、大企业家,遇到金融风暴或者一些灾祸时,一瞬间便家财耗尽、不名一文,很多人因此而跳楼自杀);昨日是地位显赫、腰缠万贯的富翁,也有被仇敌毁得一无所剩,今天成为乞丐的……

在历史上,西晋有个人叫石崇,他可谓富甲天下、侈极四海<sup>65</sup>,是中国古代十大富豪<sup>66</sup>之一。后来八王叛乱,赵王司马伦看中了他的家财,要杀他之时,石崇后悔地说:"是财多而招致了杀身之祸!"司马伦直言相告:"知道是财富害了你,为何不早一点把财富散了?"石崇言:"晚了!"

还有清朝"红顶商人"胡雪岩,田地万亩、姬妾成群,在当时风光无限。虽然他富可敌国,与官场人物交往甚密,最终却成为左宗棠与李鸿章政治斗争的"牺牲品",在短短的时间内,事业崩毁、倾家荡产,

<sup>65</sup> 石崇曾与贵戚晋武帝的舅父王恺以奢靡相比。王恺饭后用糖水洗锅,石崇便用蜡烛当柴烧;王恺做了四十里的紫丝布步障,石崇便做五十里的锦步障;王恺用赤石脂涂墙壁,石崇便用花椒。晋武帝暗中帮助王恺,赐了他一株珊瑚树,高二尺许,枝柯扶疏,世所罕比。王恺用这株珊瑚树向石崇炫耀,不料石崇挥起铁如意将珊瑚树打得粉碎,王恺心疼不已,以为石崇嫉妒自己的宝物,石崇一笑置之:"别心疼了,我还给你。"说着便命左右取来六七株珊瑚树,这些珊瑚树高度皆有三四尺,条干绝俗,光耀如日,比王恺那株强多了。王恺抚然自失。

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> 中国古代十大富豪:最为著名的富豪陶朱公范蠡、最早的富婆巴寡妇清、营国巨商吕不韦、富可敌国的男宠邓通、靠抢劫富商致富的石崇、靠强取豪夺发家的梁冀、靠以权谋私起家的大奸臣蔡京、江南第一富豪沈万三、红顶商人胡雪岩、大买办商人盛宣怀。

下场相当悲惨凄凉。

所以,从世间人的兴衰、成败、得失来看,一切 万法均是无常的。这个道理,不像修生起次第、圆满 次第那样需要一直苦思冥想, 其实从我们身边发生的 很多事情上、包括有时候看新闻、看报纸、也能完全 了然于胸。我在城市里住院时,经常拿报纸来看,有 些医生很好奇:"你们出家人怎么天天关心国家大 事?"实际上,我看报纸,关心的并不是某些明星歌 星,世间人极力赞叹的,我确实不太喜欢。但每天在 世界各地所发生的灾难,使无数人流离失所;有些贪 污分子被查出, 最终锒铛入狱……从中可令我对无常 有深刻的认识。尽管表面上它只是张报纸、描述的多 是世人吃喝玩乐的情节,似乎没有什么意义,但看了 以后,确实对生起悲心、出离心有帮助。不然,我也 不可能无所事事,整天拿着报纸看。所以,对世间的 种种无常现象,了解一下还是有必要,这也是一种修 行。

总之,我们亲眼目睹的许多事例足以说明:财产受用不可能恒常拥有,它犹如夏天的露珠、秋天的白云一样,很快就会消失,故一定要慷慨布施。然而,不懂无常、没学过佛法的人,为了财产受用,首先不择手段去追求,得到之后,又绞尽脑汁地保护,可是不管怎么努力,这些终究会离开自己。因此,如果你拥有了财富,应当以不贪执的心态去享用,一旦失去了,也没必要特别伤心。这即是学习无常法门的作用。

对于以上道理,大家理应再三深思熟虑。文字上 我给你们这样讲了,但下面具体有多少人去思维,也

不是特别清楚。但不管怎样,希望大家对每一个道理要重视,平时行住坐卧中,有空就打开这个法本,仔仔细细去琢磨。我以前学《前行》时非常认真,不是一天两天,也不是一年两年,而是修了很长时间,所以如今对人身难得、寿命无常等,还是有一些定解。这些道理的定解,短期内肯定生不起来,只有长期不断地串习,才会一年比一年稳固,到了一定时候,对名声、地位、财富等世人贪求的对境,才能真正看淡。

合久必分:一切聚合的法,最终定会分离。譬如, 某地的大市场或大法会上,虽集聚了来自四面八方、 成千上万的人,最后也都会各奔东西。

对此规律,世间人也是认可的。罗贯中在《三国演义》开场白中就说:"话说天下大势,分久必合,合久必分。"实际上打开历史画卷,便会完全明白:这样的现象一直在不断上演。即便是一个上师开法会,暂时集聚了来自五湖四海的信众,可过一段时间,他们仍旧会分散。学院今年的"金刚萨埵法会"马上也要开了,相信届时各地的很多四众弟子会来到这里,但法会八天以后,又会分散到各个地方去。在座的道友也是同样,今天聚在经堂里共同学习,然而再过几年,很多人会无影无踪,甚至离开了人世。包括学会的佛友们,利用网上网下等各种方式在一起学习,但过几年之后,也会像以前读书毕业后一样四散分离,留下的只有美好的回忆,而绝不可能永远在一起。

尽管现在我们中的师徒、主仆、施主福田、道友、

兄弟、夫妻等,彼此慈爱、和睦相处,但最终无论如何也无法不分离。尤其是有些弟子与上师,关系融洽、不愿分开,但正如有些高僧大德所说,这样的时间不会恒常,就算上师很想在一个地方、对某些眷属出事者,是不可能的。我看过一些历史,像迦叶色的大大大型,他们真正弘法利生的时间,要么是四十年左右,要出生的时间,要么是四十年左右,要上期的出生,在人寿百岁的当今时代,作为上相的上师面前一直听法,也是不现实的。就拿我们来说,曾经也发过愿,希望在上师如意宝座下永远听法,一直不离开,但是后来,这种希望却变成了失望——上师突然示现无常,离开我们而前往清净刹土,我们而了大大型,是一群被遗弃在人间的孤儿,不得不忍受着撕心裂肺的痛苦……

因此,无论是什么样的聚合,师徒也好、夫妻也罢,最后都会面临分离,诚如古人所言:"父母恩深终有别,夫妻义重也分离,人生似鸟同林宿,大限来时各自飞。"这就是无常的体现。

前两天,我去了小时候住的地方——一个牧民的冬场。没读小学之前,我们家冬天都住在那里,后来我读了小学、中学、师范以及出家,这么多年来一直没有去过。那天我跟弟弟几个人去了一下,到那里以后,三十多年前的景象浮现在眼前,渐渐变得愈发清晰。这个地方,大的变化倒没有,但是附近的一些邻居,跟以前完全不同了。我在那边看到几块刻着观音心咒的石头,是自己没读小学之前刻的,字迹依然很

清晰,就顺便带了几块回来。去一趟以前呆过的地方, 我确实体会到了万法无常,再过三十年,我肯定不在 人世了,这个没什么好怀疑的,但现在算是比较年轻 的人,到时候还在不在了,也不好说。

所以,对于无常法,大家切莫停留在理论上,如果每天高谈阔论,会讲诸行无常等四法印,但心里从来没想过,修行恐怕不会成功的。在藏地,很多老年人对无常观得不错,他们始终想到生命短暂,觉得"我今年肯定会死"、"明年肯定会死",以此来鞭策自己尽快圆满咒语、完成善法。而现在的年轻人,几乎没有这个概念了,成天盘算着几十年后要干什么什么,这完全是不智之举。

实际上,纵然你现在身体康泰、无病无灾,但若突然遭到死亡,或偶然性的恶缘,当下即会舍弃一切而赶赴后世,与心爱的人分道扬镳,这些都是没有固定性的。所以,每个人的幸福定有尽头,即使很多道友想永远呆在殊胜的道场里修学,也不一定现实。著名的诗人、思想家歌德曾说:"任何人无论是谁,其幸福总有尽头,末日也必将来临。"他虽然不学佛,也没以大乘窍诀观过无常,可是他也深深明白,任何幸福都不可能长存。

如今朝夕相处的道友、家人等,在不久的将来,必定会各奔前程,聚在一起只是暂时的因缘,所以彼此之间不要怒气冲冲、恶语中伤、争吵不休,甚至发生大打出手等现象。应当想到大家不一定能长期相处,很快就会分离,因此在极为短暂的岁月中,理当互敬互爱、和平共处。诚如帕单巴尊者所言:"夫妻

无常犹如集市客,切莫恶语争吵当热瓦67。"

夫妻间最好不要吵架,假如整天吵吵闹闹,没完没了,不但自己痛苦,还会搅得四邻不安。有位法师讲过:曾有对夫妻开了一家糕饼店,两人稍不顺意就发脾气,为一点小事就吵得不可开交,左邻右舍没法过一天安宁日子。有一天,两人又吵了起来,丈夫说:"你如果再不听话,什么事都反对,我就拿刀杀杀了你!"妻子也不甘示弱:"杀啊杀啊!反正我也不到走不了。"乡长上前劝解,他们不但不听,反而骂得更大声,动作更激烈。乡长看他们这样,故意大声叫道:"大家来啊!这里有很多糕饼,免费拿去吃吧!"夫姨听了,急忙问他为何如此。乡长说:"反正你们一个想杀人、一个想要死,被杀的人死了,杀人的也要坐牢,留这些糕饼有何用!"他们冷静下来,觉得这话有道理,就不再吵架了。

其实,世间人吵架经常是为了没意义的事,只不过一个小小的矛盾,比如丈夫说炒两个菜,妻子说不用炒两个,一个就可以,为此就开始争执不息,吵得面红耳赤。若能知道夫妻的因缘是无常的,很短暂,互相迁就包容一下,家庭就和睦了。家庭和睦的话,整个社会也比较安宁,因为一个不吵不闹、内心平和的人,各方面很容易随顺别人,不会与人发生冲突,但如果他特别不开心,那他所波及的人群也不会快乐。

懂得无常的人,必定会珍惜短暂的因缘。所以,

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> 当热瓦: 音译, 指当热地区的人。切莫恶语争吵当热瓦, 是对当热地区人们的教言, 如同我们现在说"切莫恶语争吵东北人"、"切莫恶语争吵桂林人"一样。

你们在发心过程中也好,在班里、组里学习也好,千万不要说很多是非。我在佛学院这么多年,从来没有因为个人的事情,与任何道友吵过架、红过脸,除非是为了公家的事,尤其在管理方面,跟有些道友说一下而已。要知道,大家聚在一起的因缘很难得,如果没有清净观,就像苏东坡对佛印禅师一样,那看谁都是不净粪,很坏的,但若清净观修得很好,眼中会全部是佛菩萨。其实,喜欢吵架、说是非的人,与自己的修行有一定关系。因此,大家不要吵架,应该珍惜这种缘分,今生既然能够相聚,肯定有前世的因缘,对此每个人务必要珍惜。

总之,修学佛法的时候,上师的教言要记在心中, 时时去观想、去思维,这样的话,言行举止才会逐渐 改变。学佛法不像学气功一样,马上就有一些感应, 只有自己的起心动念与法相应,久而久之,才能看破 世间一切,对上师三宝的信心日益增上。

堆际必倒 (凡是堆积的东西势必会倒塌,不可能永恒存在,这与物极必反的规律相同):一切修砌成的建筑,都将土崩瓦解。从前,繁荣昌盛的村落及寺庙,都有贤德之士管理和住持,可是如今却只剩下一片废墟,已经变成了鸟窝雀巢。

在印度,昔日的那烂陀寺、吉祥戒香寺可谓鼎盛一时,无数大智者和大班智达住锡于此研讨佛法,对佛法弘扬起到了不可磨灭的作用,而现在只剩一堆遗址,此外什么都没有了。

在藏地,天子赤松德赞时期,由幻化工人<sup>68</sup>修建、 邬金第二佛莲花生大士和堪布菩提萨埵开光的桑耶 三层宝顶宫殿<sup>69</sup>,算是藏地较早的建筑,也因遭受火 灾,在一天之内毁于一旦,外部大框架全部毁了,只 有几块墙壁残留下来。(当然,历史的说法比较多。)

其实,再辉煌雄伟的建筑,最终都将毁坏、倒塌,不可能永恒存在。以前我在读书时,特别喜欢《霍元甲》里的"万里长城永不倒",天天下了晚自习后,一群人对着教室的墙壁,或在教室里吊个沙袋,一边唱一边用拳头打。那个时候,真的以为万里长城会永远不倒,但学了无常以后,方知万里长城也有毁坏的一天。我去北京时,专门看了一下长城的构造,全是砖石修筑而成,比现在建筑物的质量更差,很多地方都不行了,所以,没有任何一个建筑能"永不倒"。

还有世人特别推崇的美国世贸大厦,主体有110

<sup>68</sup> 幻化工人: 赤松德赞由印度迎请来的工人。

<sup>69</sup> 宫殿的上中下三层,分别是印式、汉式、藏式三种不同民族的风格。

<sup>70</sup> 尊胜宫: 帝释天所居宫殿名, 在善见城中央。

<sup>71</sup> 红山: 布达拉宫所在的山。

层楼,是世界首屈一指的高层建筑物。后来两架飞机一撞过去,爆炸后,瞬间化为一堆废墟<sup>72</sup>。因此,任何一座钢筋水泥的建筑,即使水泥的标号再高,各方面看似不会毁坏,然无常一旦到来,再牢固的材料也靠不住。

另外,汉地历史上的"万园之园"——圆明园,始建于清朝康熙年间,后经雍正、乾隆、嘉庆、道光、咸丰等朝的增建和修缮,终成为一座大型皇家园林。圆明园的陆上建筑面积,比故宫还多一万平方米,水域面积相当于一个颐和园,总面积等于8.5个紫禁城。乾隆皇帝称之:"实天宝地灵之区,帝王豫游之地,无以逾此。"其盛名传至欧洲,被誉为"万园之园"。

圆明园不仅以园林著称,而且也是一座收藏相当丰富的皇家博物馆。法国大作家雨果曾说:"即使把我国所有圣母院的全部宝物加在一起,也不能同这个规模宏大而富丽堂皇的东方博物馆媲美。"可是在1860年,入国联军入侵北京,圆明园被英法联军洗劫一空,后被一把火焚为灰烬,唯余几处断垣残壁,仅供后人凭吊哀念。

不但这些世人了知的建筑终有毁坏的一天,即便是史前文明中那些不为人知的建筑,也难逃无常之网,甚至因年代过于久远,人们将其曾经的辉煌一时,当成了玄之又玄的神话。拿大西洲(亚特兰蒂斯)来说,有关于它的故事,最早出自古希腊哲学家柏拉图<sup>73</sup>之

 $<sup>^{72}</sup>$  美国世贸大厦,主体是高 110 层的双塔楼,当时 1 号塔仅用 10 秒倒塌, 2 号塔 也仅用 8 秒倒塌。

<sup>73</sup> 柏拉图: 古希腊哲学家, 也是全部西方哲学乃至整个西方文化最伟大的哲学家和思想家之一。他和老师苏格拉底、学生亚里士多德三人, 并称为古希腊三大哲

笔。他在两篇著名的对话著作《克里齐》和《齐麦里》中,详细记述了大西洲的存在。他说如今的大西洋那里,在一万多年前,有一片美丽富饶、高度发达的陆地,即大西洲。那里气候温和,森林茂密,宫殿和阳宇用金、银、象牙等装饰,城市宏伟壮观,运河居居山水,港口日夜繁忙……国家繁荣昌盛,人民安居、业,是一块得天独厚的乐土。当地人信仰龙神(即海上,将其视为至高无上的主宰,时时加以供奉。贪财爱高、好逸恶劳、穷奢极欲代替了天生的美德。此举入好逸恶劳、穷奢极欲代替了天生的美德。此举入好。整个大西洲仅于一日一夜便沉沦海底,消失于滚滚的波涛之中……这个故事听起来十分玄乎,但柏拉图多次强调,它是历代相传,并非虚构捏造。

对柏拉图笔下的大西洲,有人认为是天方夜谭,有人却对此深信不疑,只是苦于没有找到确凿的证据。几个世纪以来,众多考古学家试图证明它的存在,但都纷纷无功而返。直至 2009 年 2 月,英国媒体对外宣布:日前,英国航空工程师伯尼·巴姆福德通过"谷歌海洋"软件查看三维海床地图时,震惊地发现在大西洋海底,竟有一块貌似城市遗址的海床!这一惊人发现,让全世界的考古学家、海洋学家们充满了兴奋,因为如果它真是一处城市遗址,那很可能就是传说中沉入海底的大西洲。由此可见,人类用肉眼或分别念无法达到的地方,不一定就真的不存在。

前段时间, 我去看了一处藏地的大型遗址, 小时

候那里就有一些墙,后来我在土堆里又发现许多古代的人骨,还有一些金属材料。忆及昔日此处的风光,觉得一切太无常了。我们现在活在人世间,但死后会给后人留下些什么?每个人理应有所考虑。

其实,观无常对我来讲非常乐意,周围的一切事物,皆是开示无常的善知识。既然万法无有恒常性,那我们对现在如虫穴般的城市、住宅、寺庙等非常耽著,又有什么用呢?有些城市里的人真的很累,为了住得舒适一点,用分期付款的方式,把自己一生牢牢绑在房子上;山上有些修行人也是如此,为房子付出了大量时间,今年也修,明年也修,一直不好好地"修" 房子,最终有什么用啊!

作为修行人,理应追循噶举派诸前辈大德的足迹: 背井离乡,奔赴异地,居住岩洞,与野兽朝夕相伴,将衣食、名誉抛之脑后,过一种知足少欲的生活。不要像现在世间人那样,对物质生活要求特别高,穿的要高档华贵,吃的要山珍海味,结果造的业也罄竹难书。对我们而言,一定要彻底依止噶当"四依处"——心依于法、法依于贫、贫依于死、死依于干涸之壑。

什么意思呢?首先,要一心一意地依止佛法,而不依止其他(心依于法)。其次,佛法的境界依靠安贫 乐道才能生起,假如你整天追求奢靡豪华,任何修行 也不会成功。当然,也不是非让你把所有家当都处理 了,变成一个穷光蛋,这个"度"要学会把握(法依于贫)。然后,安贫乐道不能只是一时热情,刚出家时什么都不要了,渐渐却越来越富裕,最后死时家财万

贯,这说明法没有融入心。噶当派的大德就像米拉日巴尊者一样少欲知足,一辈子都过这样的生活,死时也没什么牵挂,在山洞里安详示寂,但现在许多出家人在这方面做得不太好。当然,对城市里的人来讲,这样做可能有点困难,但即便如此,至少也不能贪害无厌(贪依于死)。最后,要死在山谷里,而不是城市里,更不能是医院里。有些修行人知道时日不多,可能是医院里。有些修行人知道时日不多,就是如此,包括汉传佛教的很多高僧,圆寂时开没有入步,也不没传佛教的很多高僧,则我有入于城里,要么在山洞里,身患重病时并没有入于城里,要太在山洞里,身患重病时并没有入于城市一大开《高僧传》就知道,这样的故事相当多。然,生病时依靠治疗是有必要的,但在死的时候,多必要前往寂静之地(死依于干涸之壑)。

作为一个修行人,修行务必要自始至终,保持不变。比如,出家人从受戒起一直到临终,都要戒律清净;在家人也应一辈子生活简朴、业际无倒,在非常清净的状态中死去,这是最快乐的。不然,你最初舍弃一切,最后又一一重新捡回来,身陷五欲不能自拔,在欲求不满的心态中离世,这是十分悲惨的。

总而言之,世间万事万物没有多大意义,我们一定要追循前辈大德的足迹,以他们的传统和教言要求自己,尽量让修行善始善终。否则,末法时代障碍比较多,法越来越深的时候,违缘也越来越重。为此,始终要祈祷上师三宝和护法神垂念、加持自己:不要出现违缘,修法圆圆满满,菩提心日益增上。经常发这个愿,这一点非常重要!

# 第三十五节课

#### 思考题

- 1. 什么是高际必堕? 你身边有这样的事例吗? 明白地位的无常后,你应当追求什么?
- 2. 为什么说亲人和怨敌的关系是无常的? 这节课所讲的公案, 哪个对你触动比较大? 为什么?
- 3. 关于苦乐的无常不定,你自己有哪些体会?懂得这个道理 后,你打算如何帮助周围的人?

"寿命无常"正在讲第五个问题,即思维各种比喻和意义而修无常。

这个道理很重要,但许多人不知道,虽然自己的身体、寿命本质上是无常的,可因为愚昧无知,始终被常有的执著所障蔽,如此就不能见到万法真相。所以学习佛法的时候,观修无常非常重要,噶当派的很多修行人,一生中尽心尽力地修无常,若对此能有所认识、有所体悟,修其他法门会非常容易成就。

当然,修无常不能只是口头禅,应在实际行动中去了解、去观修。它的道理很简单,任何一个稍有文化的人,都可以领会其中含义,然而如果要付诸于实践,确实不是那么容易。不修的话,觉得这没什么,但若修到一定时候,因为自相续的常执太深厚,故很难一下子断掉。

昨天讲了堆际必倒之理,尤其是噶当四依,我们应当诚心诚意思索、观想。下面继续学习:

高际必堕:高高在上的地位、英勇无比的军队也都不会长存。举个例子来说,《父子贤慧经》等佛经中<sup>74</sup>讲的我乳转轮王,是统治四大部洲的金轮王,其福报之大,举世无双。麦彭仁波切在《白莲花论·布施品》中记载:久远之前,人寿无量岁时,有一国王名为长净,统治八万四千小国,拥有八万王妃。后来他头顶生出一肉蛋,从中现出一相好庄严的小孩。此儿初生之时,国内出现种种瑞相,众王妃乳房自然流出乳汁,她们都说:"让孩子吸我的乳汁。"于是,人们称之为"我乳王",或者叫"顶生王"。

相师为他看相后,授记其将来定能成为统治四大部洲之金轮王。他长大之后,果真依靠轮宝统治了南赡部洲、北俱卢洲等四大部洲,使众生尽享欢乐,并于数万年中为众人宣说利乐之道。

后来他觉得仅统治人间还不够,便又向天人城市 进发。到了天界之后,天人宫殿六十二扇大门自动打 开。天人们为他摆设宝座,比帝释天稍低一点,他便 发愿:"以我的福德力,愿与帝释天平起平坐。"随其 心愿,帝释天立刻分一半座位与他。此时,众人看到 他与帝释天无论相貌美丑、功德大小、说话方式均无 有差别,只不过帝释天眼不眨、行走稍快一点而已, 其余皆无任何差异。

我乳轮王如是与帝释天同等享用天人五种妙欲,

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> 《顶生王因缘经》、《大般涅槃经》、《起世经》、《中阿含经》、《长阿含经》、《大 楼炭经》等中,皆有关于此王之记载。

时间为三十六个帝释天全部寿命的总和。

当三十六位帝释天中最后一位执政时,非天向天 人发起攻击。帝释天无法打赢非天,只得仓皇跑回宫 殿,紧闭天宫大门。我乳王自告奋勇去迎战,腾身虚 空,立于非天之上。对于他的威望与福德,非天胆战 心惊、害怕异常,于是纷纷逃窜而去。

眼见非天已遭受失败,我乳王沾沾自喜,心生一念:"我的威力已超胜一切,不应再与帝释天同坐,应赶走帝释天,成为人天唯一怙主。"当时的帝释天为迦叶佛前世,是极具功德的严厉对境,故他刚生此恶念,福报就全部失毁,顷刻间一落千丈,堕落到南赡部洲以前他所住的旧王宫门口。此时他才明白,众生的欲望不可满足,遂于临死前讲了一些偈颂,其中一偈是:"虽降银币雨,贪者无满足,智者于妙欲,知苦多无益。"

通过这个故事可以看出,人对权力、地位的欲望, 永远无有餍足之时。现在很多人不安于现状,想自己 的地位越来越提升,其实就算你圆满拥有人间一切, 内心仍然不会知足,这种贪得无厌终将毁了自己。正 如有些上师在教言中所说:"欲望毁希望。"

很多人没有学佛时, 永无止境地往前奔, 一旦学了佛以后, 回头一看, 人生已走了一半, 但一直迷迷糊糊、没有目标, 对于以前的所作所为, 自己会感到无知、惭愧。这样的感悟, 尤其学佛比较深、对佛法产生定解的人都会有。

实际上,高际必堕的道理,在现实中也可以发现: 古往今来漫长的历史长河中,无论是一国之君的皇 帝、总统、国家主席,还是基督教、道教、佛教等各大宗教的教主,凡是有权有势、拥有高官厚禄的人,没有一个能始终如一地稳坐其位。包括一些地方官员、学校校长、部门负责人,也在不断地替换,不断地示现无常。

潜下心来想想,在我们眼前,无常的现象一直在不停上演,可因为以前从未受过这方面教育,心总被常有的执著遮盖着,自然见不到万法的真相。

无常分为细微的无常和粗大的无常,且不说刹那变化的细微无常,单论粗大的无常,如世间的兴衰得失,有智慧的人应该很容易发现。可大多数人就算见到了,也根本没有放在心上,所以每天漫无边际地奔波忙碌,到头来得不到便伤心欲绝。原因是什么?就是对万法的真相不了解。

举目四周,无常的现象可谓屡见不鲜,去年为他 人判刑的法官、领导,今年就可能因贪污腐败,而锒 铛入狱成为阶下囚:

如上海原市委书记陈良宇,2008年4月因受贿、 滥用职权等罪,判处18年有期徒刑。《世界经理人文 摘》报道,据中纪委驻上海工作组向中南海提交的一 份报告中披露:上海市、区、局、县级高干,用匿名、 假名、化名在银行开设了1322个账户,共有金额986 亿余元。其中,陈良宇匿名账户就53个,有金额近 3亿元。

本月23号,韩国前总统卢武铉跳崖自杀,据说他自杀是迫于道德拷问和法律追究的双重压力。他长期追求的是清廉,但其多位下属和家人都涉嫌腐败,

这对其是莫大的讽刺,他实在无法承受,就留下遗嘱自杀了。但具体是什么原因,我们也说不清楚。

还有台湾的陈水扁,当了八年国民总统,如今也 因涉嫌贪污、洗黑钱等重罪,而被法院羁押受审。

此外,广西壮族自治区主席成克杰、成都宣传部部长高勇等等,从刚开始的一手遮天、风光无限,到最后的东窗事发、一败涂地,他们身上都在诠释着无常。包括一些寺院住持地位的改变、一些居士心态的改变,从中也很容易明白此理。

既然一切皆为无常,那无论在自己身上发生什么,都不必觉得很倒霉、很痛苦,同时,在别人身上发生时也能理解。因此,修行对我们来讲很有必要,若把这些道理学得相当好,在现实生活中,就会清楚一切都是如梦如幻,没有恒常稳固性。

所以对修行人而言,要追求的是无衰无退、人天应供、圆满正等觉的佛果,这是最根本、最究竟的目标,而有衰损的地位、财富、权势,这些又有什么用呢?现在虽然是竞争社会,在两三个人的小团体中,为了争夺负责人的位子,也会闹得不可开交。可如果去详细观察,纵然是世界各国首脑,最后也会沦为普通平民,自己所希求的这点蝇头小利,又有什么意义呢?因此,我们应唯一希求永无变化的佛果,除此之外,对任何事物也没必要感兴趣。现在很多佛教徒,学了无常法之后,不去跟别人争地位,其原因也在于此。

对于以上道理,必须认真观想、深入思维,如果 觉得真是这样,那么在日常生活中该如何行持,这一

点很重要。这个无常的道理,很多人字面上都理解,但从内心中真正生起定解的,不知道究竟有多少?

以上讲了地位再高也不可靠,下面讲亲人和怨敌 的关系也同样无常:

从前,嘎达亚那尊者去化缘,看到一位施主怀里抱着儿子,正津津有味地吃着鱼肉,(我在家时从来不敢吃鱼。学校食堂一吃鱼,我就很苦恼,因为当天只能吃米饭,其他什么也吃不了。可你们很多人一提起鱼肉,包括有些出家人,也开始垂涎三尺,以前的习气复苏了。你们大口大口吃过是吧?这也许是你父母亲友的肉,所以现在要擦净嘴巴,好好地忏悔。)并用石头击打在啃骨头的母狗。尊者以神通观察,发现:那条鱼原本是他父亲的转世;母狗正是他母亲的转世;前世杀害自己的仇人,则转生为他的儿子来偿还宿债。如此洞晓之后,尊者说了这样一个偈颂:"口食父肉打其母,怀抱杀己之怨仇,妻子啃食丈夫骨,轮回之法诚稀有。"

可见,我们前世最有缘的众生,今生可能特别讨厌;今生依依不舍、感情上特别执著的,却往往是前世的怨敌来讨债。所以,依靠佛理来观察,若对一个人特别耽著、从心底特别喜欢,说明这个人曾是你的怨敌。常有年轻人问我:"我跟某某的感情特别特别好,我不能没有他,天天都想着他。您说说,我们前世是不是夫妻?"我总回答:"你们前世肯定是怨敌!"这不是没有教证的,你今生中没他就活不下去,没他就要跳楼自杀,这种感情执著必定来自于前世怨仇的债;而你即生中特别看不惯的人,很可能才是前世最

执著的亲人。

且不说前世,即便是今生今世,亲怨也是无常的。 今天不共戴天的仇人,明天也许会变成志同道合的朋 友而互相交亲,情投意合非同寻常。这种现象不在少 数。

所以,不要认为上述公案只是个传说,了知也可以、不了知也可以,千万不能这么想。一定要深深地知道,人与人之间亲怨是无常的,明白这一点后,执著就会逐渐淡薄,这对修行有很大的帮助。否则,始终陷在庸俗的情感泥坑中拔不出来,修什么也修不好。

为了加深对此的理解,我再引用几则公案:

《毗奈耶经》中记载,有个人特别疼爱儿子,为 儿子造了很多很多业。他临死的时候,由于放不下儿 子,转生成了自家一头牛。儿子把它杀了,吃了牛肉。 他死后,又转生为自家的牛,儿子又把它杀了。他第 三次仍转生为自家的牛,儿子准备杀它时,舍利子出 现在他家门口,通过神通观察,发现牛一直在自言自 语:"我已经来两次了,但都被你杀了。我最爱的儿 子啊,现在你又要杀我,我非常难受,实在是忍不了, 但也没办法抵抗。"尊者将此告诉了他儿子,后来就 把牛放生了。所以,我们平时所吃的肉,很可能是前 世的亲人。

《中阿含经》中也有许多精彩的故事,方便时你们应该看一下。看书要看有意义的,以懂得因果取舍之理,不要像现在人一样,不喜欢看经典和论典,只爱看打仗、色情的小说,对自相续不但无利,反而有

极大的损害。记得《中阿含经》中有一个人叫都提, 他父亲死后,转生为家里的狗,偷吃盘中食物;还有 个人叫旃檀,他父亲转生为乞丐,来他家乞讨时,被 打断了手臂。

这方面的故事数不胜数。所以,平时与自己有缘的众生,仇敌也好、乞丐也好,都要尽量做布施,对他好好地照顾,同时心里要念一些观音心咒。我们藏地有个传统:一个人如果被蜜蜂、蚊子转绕,就表示是他中阴身的亲人未得解脱,中阴法王开许其以此身来寻求善法。因此,你们听到耳边有"嗡嗡"的声音,一定要念些观音心咒等进行回向,或者布施一些食物,不要"啪"一声就把它打死了。

一般来讲,按照《楞伽经》的观点,我们现在所享用的肉,全部与往昔亲人有密切关系,如经云:"我观众生,更相噉肉,无非亲者。"你吃牛肉的话,这头牛是你前世的亲人;你吃猪肉的话,这头猪也是你前世的亲人。所以,能不吃肉是最好的,如此功德也不可思议,大家一定要明白这个道理。

若能深深了知六道轮回中众生辗转投生,彼此互为父母亲友,对各种悲欢离合就会产生厌离心,不会特别去执著。以前讲《亲友书》中的"父转成子母成妻"时,我提到过汉地志公禅师的一个故事:志公禅师是梁武帝的国师,被公认为观音菩萨的化身。有一次,禅师应邀参加一个婚礼。他去那里一看,脱口唱了首道歌:"古古怪!怪怪古!孙儿娶祖母;女食母之骨;子打父皮鼓;猪羊炕上坐,六亲锅里煮。众人来贺喜,我说:苦!苦!苦!"

## 意思是什么呢?

原来,新郎娶的妻子,是祖母的转世。因为祖母特别疼爱这个孙子,临终时还挂念他,一直拉着他的手,恋恋不舍地死了。(我们藏地有种习惯:人死的时候,不能被他拉着手,不然,他死后灵魂会一直缠着你。所以有人临终时,如果对你伸手,你千万不要靠近,否则,过段时间他就会在你梦里或以其他方式出现。原来有个人的妹妹要死了,一直喊她哥哥过来,她哥哥特别害怕,马上给我打电话:"我妹妹快不行了,但我不敢接近,她会不会抓着我?如果抓着我,以后她的灵魂缠着我怎么办?")死后就投胎做个女孩子,长大后给孙子做媳妇。所以志公禅师说:"孙儿娶祖母。"

禅师到屋子里,见一个小女孩正在啃猪蹄。这女孩的母亲造了很重的罪业,死后投生为猪,现在办喜事被人宰杀了,故小女孩在吃她母亲的肉。所以禅师说:"女食母之肉。"

又看见院子里一个小伙子,正高兴地打驴皮鼓。 他父亲也是因为造罪,转生为驴,死后被人剥了皮做 鼓,正是这个小伙子在打的鼓。所以说:"子打父皮 鼓。"

禅师往炕上一望,全都是往昔被吃的猪羊,如今 投生为人,互为亲戚,欢天喜地聚在一起。而在锅里 炖的肉,却是前世的六亲眷属。所以禅师说:"猪羊 炕上坐,六亲锅里煮。众人来贺喜,我说:苦!苦! 苦!"

当天整个婚礼状况,禅师通过神通观察,发现轮回的闹剧非常可笑。如果我们也能了知真相,还愿不

愿做这些事呢?可能谁都不愿意。但由于我们没有宿命通,而且对因果取舍一无所知,所以做了很多难以描述的蠢事。因此,大家应想到世间许多事情无有实义,对无常观一定要了解。

《大藏经》中有一部《法句譬喻经》,里面也讲了一个与之类似的公案: 当年,舍卫国有一婆罗门很富裕,但他性格悭贪,每次吃饭时,都要关紧大门。(我们有些人是不是也这样?到了中午的时候,钢炉里明明冒出烟,但门一直推不开,我附近有这么几个道友。他们吃完饭以后,门就打开了。)有一天,他家煮鸡吃,夫妻俩关起门一起享受美味,小孩坐在二人中间,他们时不时地夹鸡肉给小孩吃。

佛陀知道此人以宿世的福德,到了该度脱的时候,于是化现为一个沙门,直接出现在他面前。婆罗门见后非常生气,说:"你这个人真是无耻,怎么没开门就闯进来了?"

沙门说:"是你自己愚痴,杀父、娶母、供养怨家,怎么反说我无耻呢?"

婆罗门不明白这话的意思,便询问原因。

沙门说:"这餐桌上的鸡,是你前世的父亲,因为他性格悭贪,所以常堕为鸡身受苦。这小孩是罗刹鬼转世,你前世常被他损害,你们之间宿业未了,所以他又来投胎当你孩子。你妻子是你前世的母亲,她对你感情深厚,所以今世又转为你的妻子。这种轮转的戏剧,愚人不知,只有我看得清楚。"

佛陀显现神变,让婆罗门看到自己的宿命,他对轮回也生起了厌离心。佛又为他说法,他当下证得初

果。

所以,佛经中有很多业因果的丰富内容,包括过去讲的《前世今生论》中,也有不少情节与此雷同的公案。我引用的公案稍微多一点,智慧不同的人,可以获得不同的利益。只要你永远记住一个公案,觉得它的内容非常精彩,以后在生活中,就会有取舍的余地。否则,若对这些道理一无所知,恐怕自己陷得越来越深。因此,我认为对佛教的了解非常重要,这种了解不可能一步登天,像一块石头突然掉到前面,你马上就变成圣者了,不会这样。但如果能日积月累,取舍因果的正见定会日趋完善。

话说回来,刚才讲了势不两立的仇人可以变成交心挚友。反过来说,就算是亲生父母、骨肉同胞,也会为微薄财产受用而怀恨在心,进而互相残害。即使是夫妻或亲属,也有因鸡毛蒜皮的小事,从而反目成仇,甚至自相残杀。

世间人的感情变化,诚如《入行论》所言75,有时不需要多大事情。他们建立感情也容易,给一点点财富,说几句好话,或者露一丝微笑,两人就能成为无话不说的密友;而感情破裂也容易,本来是难舍难分的亲友,只因中间出点误会,如一方遇到困难时,另一方没来看望,或者一个人说话时,用词稍有不当,对方就非常生气,从此再也不理他了。所以,凡夫人是很难取悦、很难契合心意的。

这样的现象, 在我们人生旅程中有很多。例如,

205

<sup>75 《</sup>入行论》云:"刹那成密友,须臾复结仇,喜处亦生嗔,凡夫难取悦。"

别人给你一点东西、说一句好话,你们之间就好得不得了,你对他给的东西念念不忘,永远当作无上之宝。而有一次他没给你东西,却给了别人,以此原因,你们马上变成敌人了。可见,无论亲友还是怨敌,都是无常迁变的。这是事实,很多人从自己身上也可以感受到。

既然亲怨是无常的,我们就应怀着慈悲的心肠,爱护所有的众生。这也是大乘佛教的崇高精神。学过《入行论》的道友,应该都有这种体会吧!有时想起上师如意宝,我们真的很惭愧。他老人家毫不顾虑自己,无私地奉献一切,以这样的利他心,在整个世界中,为弘扬佛法、救度众生做出了不可磨灭的贡献,可我们后学者能不能做到呢?我独自一人默默沉思,越发觉得羞愧难当。尤其是自私心很重时,不管遇到什么事情,由于"我"字当头,就会产生许许多多烦恼。

所以,在座的僧众、居士们,一定要发愿:尽量像以前的高僧大德那样,对不管是亲生的兄弟姊妹,还是怨仇似海的敌人,都以慈悲心来一视同仁。虽然在凡夫位时,完全同等对待有一定困难,但至少应在道理上明白。只有这样发愿,其结果才是永恒稳固、不易迁变的,否则,今天跟这个私交甚笃,明天跟那个撕破脸皮,这些私人恩怨都是不可靠的。

苦与乐也是无常的:有些人上半生富裕快乐,是 有地位、有财富的大领导,下半生却穷困潦倒,沦落 为无依无靠的乞丐;也有些人上半生痛苦不堪,"文 革"时成为批斗对象,而得到平反以后,下半生幸福 美满,短短几十年中有焕然一新的变化;还有些人上 半生为乞丐,下半生却变成国王……佛经论典中这方 面的公案相当多。

比如,米拉日巴的伯父和姑母,曾霸占了米拉日 巴母子的家产,逼迫他们流离失所。为了报仇,米拉 日巴苦学咒术,学成之后,正赶上他伯父的儿子娶媳 妇,请了很多客人到家中吃喜酒。于是他施展咒术, 杀了三十五个人。短短半天的时间,一场喜宴就以悲 剧告终。

事情经过是怎样的呢?原来,当天喜宴楼下拴满了客人的马匹,其中一匹雄马想欺侮一匹雌马,其余的雄马不服气,大闹了起来。雌马想狠狠地踢雄马,可不知怎地,一脚把柱子给踢倒了,房子塌了下来,伯父的儿子、新娘等三十五人都压死了,到处是一片惨叫哭号,悲惨的情景简直令人无法想象。(他伯父家虽说非常富裕,但有时候看来,建筑也不是很结实,一匹马就能踢倒柱子,让整个房子倒塌,确实不如现在的水泥柱子牢固。)后来,米拉日巴留下伯父和姑母的命,之所以不杀他们,就是让他们活在世上作见证,看看自己的报应。

诸如此类的苦乐无常现象,其实还有很多,如美国"9·11"事件,原本这一天是最吉祥的日子,但恐怖分子就瞄准这个,制造了惨绝人寰的爆炸事件。所以,暂时的快乐不一定永恒,痛苦很可能马上降临;暂时的痛苦也不一定长久,快乐也许会紧跟其后。世间一切苦乐都是不定的。

然不同的是,我们为了求法、修行,尽管暂时无吃无穿、历尽苦行、饱经沧桑,但终究会苦尽甘来,获得无上安乐,就像往昔出世的诸佛及米拉日巴尊者等前辈那样。所以,为了求法而受苦,是非常值得、非常有功德的。尤其当我们年轻时,若能下很大功夫苦行,那么到自己晚年、乃至生生世世,必定会感受无上的快乐。这一点,从《米拉日巴尊者传》中也看得出来。不管藏地也好、汉地也好,全世界没有不赞叹米拉日巴尊者的,他在最初是如何苦行,每个人应该清楚,而他最终所获得的成就,让无数众生都得到了利益。

所以,修行肯定能得成就,这是毫无疑问的,关键在你能不能下功夫。不要说米拉日巴,即便是藏汉一般的高僧大德,通过看其传记也能明白,他们在求学时下了极大决心,然后认认真真去修学,到了晚年时,不管是境界还是利他心,才会跟其他凡夫完全不同。人有了境界的时候,定会散发出慈悲和智慧的光芒,令众生获得无穷的利益,这是一个自然规律。反之,假如你在修行过程中,什么感悟和境界都没有,就算偶尔获得一些地位、学位,但这个好景不常,过一段时间也会消失的。

因此,每个人不管是什么身份,务必要通过修行获得一些境界。这种境界不是无缘无故就产生的,必须要下一定功夫。不管你有智慧、没智慧,只要肯下功夫的话,有一分功夫就有一分收获,这是决定的!

通过学习《前行》,我觉得意义非常大,大家对此一定要反复思维。有些人对《前行》不重视,来学

院后不请《前行》,到处问可不可以请最甚深的密法? 书倒是可以请,但你若连基本的无常道理都不懂,书 再好也没有用。就像一个小学生,连加减乘除的口诀 都不知道,还想要大学本科三年级的数学课本,书倒 是可以给,可你没打好基础的话,看也看不懂,即使 表面上看懂了,对自相续也不一定有利。

因此,希望大家首先打好稳固的基础,这是我一 而再、再而三反反复复强调的。你们在修行过程中必 须要有次第,有了次第的话,肯定会有好的结果!

好,今天讲到这里。(很多新来的居士鼓掌) 讲得那 么精彩啊? 我在这个山沟里,讲经二十多年了,从来 没受过这种待遇,今天是第一次。(鼓掌更起劲了) 谢 谢、谢谢! 掌声也是无常的,看那些国家总统,他们 的掌声非常多,可最后下台时,人人也开始鼓掌。所 以要懂得无常啊,不能太激动了。

# 第三十六者课

### 思考题

- 1. 现在有很多人,为了获得财富而损人利己、不择手段,他们由此也能得到一些享乐。对于这种现象,你如何评价?请说明理由。
- 2. 一个人的高低贵贱、贤劣好坏是永恒的吗?为什么?请从世间、出世间两个角度进行说明。了知此理对你有何帮助?
- 3. 有些修行人,有一点点修证境界,受到别人的恭敬赞叹,就自以为是、傲气冲天,认为"我什么都可以做了"。对于这种人,你怎么看待?要想避免自己像他这样,应当怎么做?你平时做了吗?
- 4. 在修行过程中,为什么要时时提起正知正念,将一切分别 邪思转为道用?有时候的一念之差,会导致什么样的可怕 后果?请引用公案加以剖析。

现在还是讲思维各种比喻和意义而修无常。修无常对修行人而言非常重要,这在前面也一再地提过,它是极为尖锐的一种窍诀,可直接斩断对今世的执著。

我们要想成为真正的修行人,就一定要先看破今世。当然,光是口头上说也没用,务必要想方设法深深认识到:名声、地位、财富、快乐等世人希求的诸法,只不过是梦幻泡影,实际上没有任何意义。若能明白这一点,就会断除对今生的贪著,对佛法也不得

不产生信心。所以,无论出家人还是在家人,都要认认真真修持此法。

现在很多人口口声声说"太忙"、没时间修,或者太懒惰、没办法修,究其原因,就是他们对无常没有生起紧迫感,否则也不会如此懈怠。所以,《大圆满前行》的内容至关重要,尤其是共同四加行,大家必须要再三修持。有些人认为"我已经修了一个多月"、"我都修一年多了",实际上这并不够,一定要经年累月长期修,通过不断的串习,让法义在相续中如实生起,这样一来,你的修行才会有所收获。

有位仁波切曾说,他的上师顶果钦哲法王,一生不论到哪里去,总是随身携带《大圆满前行》,而且每天早晨修法之后,都会读上几页,此习惯多年以来从未改变。这位仁波切还说,他光从法王那里领受这个法教,可能就超过十次:有几次是法王给众人传时,恰好他也在场;大约有五次,是法王应他之请,或认为他需要受这个法,而把这个法教传给他。

大家都知道,不管在印度还是藏地,顶果法王是公认的大成就者、大瑜伽士。像他这样了不起的大德,对《大圆满前行》尚且从不轻视,不会认为它只是个基础法、初学者的法,那我们作为后学者,就更不能随意忽视了。

我有时去外面看病时,学院有些人来看我,我经常问他们:"你包里装着什么?"有些人不敢吱声,可能装着钱还是什么,害怕被我"没收"了;有些人说:"是《大圆满前行》。"我听后就非常高兴,若能对法本这样重视,他多多少少都会受到利益的。

其实想一想:像顶果法王那样的高僧大德,毕生都带着这个法本,我们为什么不需要?修行并不是一两天的事,也不是得一次传承就可以了,而必须要终生坚持。华智仁波切之所以在如来芽尊者座下听过那么多次前行,如来芽尊者之所以在仁增·晋美林巴(无畏洲)座下得过那么多次前行的传承,这也是有原因的。所以,希望每个人对此应该值得观察。

尤其是现在,我们正在修共同加行,这个机会相当难得,故大家千万不要放逸,一定要精进。其实这个修法一点都不难,你既可以安住修,也可以观察修。什么叫做观察修呢?就是翻开书本,把寿命无常的每个道理、每个公案读一遍,然后思维是不是这样。最后你会发现这个道理千真万确,万事万物瞬息万变、无可信赖,没有任何永恒坚固性。如此一来,你会觉得整个轮回一点也不可靠,诚如有些大成就者所言,如同被密友欺骗了一般,生起万分伤心、失望之感,从此对世间一切毫无兴趣。若能产生如此厌离心,这是非常好的一种修行境界。

所以,对于修学《前行》,一定不能放弃。虽然 古往今来不同上师有不同的教言:有些要求修加行; 有些直接受灌顶;有些连灌顶都不用,就像贝若扎那 在路上遇到邦麦彭滚波,以最快速度便可让他证悟<sup>76</sup>。 但按照传统的修行次第,大多数人必须先修加行。如 同世间的一些教育,要从幼儿园、小学、中学、高中

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 大译师贝若扎那流放在甲摩擦瓦绒地区期间,有一位年近八旬、老迈龙钟的老人名叫邦麦彭滚波,上师将禅带系在他的身上,禅杖靠在他的腰间,对他传讲了上师瑜伽修法。结果他生起了直断本来清净的真正密意,最后身体散为尘埃而成佛。

依次上去,这与大部分人的根基比较相应。同样,在 修行的过程中,大家也应该先修共同加行。

有些大德弘扬藏传佛教时,最好也能按照次第来,这样别人不容易生邪见。毕竟凡夫人的分别念特别恶劣,要改变它需要一定过程,只有按部就班、循序渐进,才能逐渐生起相应的觉受,最后有机会获得开悟。

因此,修学时务必要重视加行,这不能只停留在 口头上,而要对每个道理观察修或安住修。在我们学 院,以上的共同加行部分,许多道友已经修了一百多 天,效果比较不错,但还要不断地修,时间越长越好。 如果共同加行修得特别成功,大家在未来的修行旅途 中,就会像意科喇嘛的传承弟子一样,不论遇到什么 违缘,都肯定不容易退转!

下面继续讲苦与乐也是无常的:

可能有人认为:"有些人造了杀生等滔天罪业,但表面上看来,他不仅没有感受痛苦,反而生意兴隆、生活美满,这是否有违'善有善报,恶有恶报'的因果规律呢?"

并没有。如果你去详细观察,就会发现他现在造的恶因,不一定马上成熟;而他正在感受的乐果,则是往昔善业的果报。所以,因果绝对不会错乱,倘若一个人通过造罪而积累受用,虽然暂时获得了快乐,但终究会感受漫无边际的痛苦。

例如,从前的尼洪国家,国王以非法治国。后来因前世福报现前,最初七日中天降粮食雨,接着降了

七日的衣服雨,之后又降了七日的珍宝雨,人们尽情享受从天而降的各种财物,生活非常惬意快乐。但紧接着又因恶业成熟,天上降下土雨,使所有的人葬身土下,死后堕入恶趣中受苦<sup>77</sup>。

《佛教科学论》中也曾讲过一个故事:某地有位 医术高明的医生,一天,他的诊所来了个四十多岁的 妇人,她像鸡一样发出"皮鼓、皮鼓"的声音,同时 身体猛烈颤动,两手像鸡翅膀一样向左右扩张。她说 自己喉咙有病,请求疗治,但诊察她的咽喉,并没有 什么异状。这位医生是个虔诚的佛教徒,看患者的样 子,很像鸡被绞杀时的状态,询问之下,她正是当地 有名的贩鸡商的太太,于是他拒绝了她的求诊。这位 太太听了以后,两手如鸡翅般颤动,叫着"苦呀、苦 呀",回到家倒地便死了。

还有,《前世今生论》中也记载道:有一个养鸡专业户,将所养的鸡大批卖给鸡贩子,令其宰杀以牟取利润。后来,他妻子生了个女儿,双手与鸡爪一样,直接与胸部相连,而且肠子暴露在体外,让人深觉恐怖异常。四川电视台对此事也进行了报道,很多人都亲眼目睹过。

通过以上公案可知,一个人的幸福美满,若依靠 造恶业而得来,这只不过是暂时的,最终痛苦必定会 纷至沓来、无法避免。

与之相反,一个人生活艰苦、遭受磨难,若是为 了行持善法,那也只是短期的,最终势必会迎来光明。

214

<sup>77</sup> 详见《杂宝藏经》卷第十之《优陀羡王缘》。

所以, 我们在修行过程中, 遇到一些违缘或困难, 不要特别去在意、去耽著。

前段时间,听有些居士说,他们在修加行时,受 到百般阻挠,尤其是磕头,家人亲友极力反对,不像 我们寂静处的出家人,只要身体和心力允许,修行的 环境非常自由。而他们作为在家人,学习佛法稍微好 一点,可以偷偷摸摸、避开家人,但磕头的话,不得 不在家里或单位里,所以不信佛教的人一看,觉得这 种动作怪怪的,就认为是在练气功,好多人都比较担 心。虽然他们的心情可以理解,但我们修行人的言行 只要符合真理,迟早会感动整个世界、感动身边的人, 故不要遇到一点点困难就放弃。

其实,对于无常的苦与乐,没必要患得患失,特别去耽著。当你快乐时,背后肯定有痛苦相伴;当你痛苦时,背后也必然有快乐相随。所以,痛苦和快乐是交杂而生的,没有永恒的痛苦,也没有永恒的快乐。因而,对今生的一切幸福受用、荣华富贵,我们也不要贪执不舍,理当追随佛陀及前辈大德的足迹,将其如唾液般弃之不顾,一心一意希求正法,甘心情愿承受身体的苦行及精神的磨难。

要知道,超越生死轮回之法,只有佛教中有,而要真正获得它,不经历一丝一毫痛苦,轻而易举就想得到,这是绝对不可能的。不说一般凡夫人,即便是藏汉两地的大成就者,在求法过程中,也难免会经受诸多苦难。不过,修行时越有违缘,就越有动力,以此也可提升自己的境界;如果一点磨难都没有,修行过于顺利,有时候反而容易退失道心。所以,我们要

想做个真正的修行人,就一定要随学前辈大德的精神,不管遇到什么困难,都应尽力去排除、去克服,把修持佛法的伟大事业,在今生今世中贯彻到底。心中要默默发这种誓愿。

我曾看过汉地来果禅师的四十八大愿<sup>78</sup>,里面的精神十分可嘉。修行人关键要有一种心力,假如你心力比较强,就算表面上比较弱小,但仍能达到自己的修行目标;可是如果你心力不够,大多数发心都围绕着自己,天天想着"我怎么样吃饭"、"我怎么样成就"……这完全没有一点意义。

对上述道理,每个人要诚心诚意地思维、观修。

好人与坏人同样是无常的:这一点从世间、出世间两方面来阐述。

#### (一) 从世间方面而言:

能言善辩、知识渊博、智勇双全之人,也有一败涂地、一落千丈的时候。到那时,因往昔的福德耗尽,地位、名声、势力、财富等荡然无存,思维颠倒,万事不顺,常常受人挖苦、遭人欺侮,以前仅具的少分功德,似乎也变得一无所有。

现在就有很多这样的人。比如,我们附近县城的老书记、老县长,原来极有名声、有威望,生活上也非常讲究,但退休之后,他们整天无所事事,为了打发时间,就泡在一些脏脏的茶馆里,喝些特别便宜的茶。这种茶要是在以前,他们不要说去喝,连看都不

-

<sup>78</sup> 详见《来果禅师语录》。因发愿文过长,故此处不作引录。

会看一眼。还有些人,在我的印象中,几年前既有智慧也有能力,各方面相当了不起,可是现在一接触他,跟过去简直有天壤之别,这种无常的示现,实在令人唏嘘不已。

不但我们身边有这种现象,历史上也不乏其例:如秦朝相国吕不韦,依靠自己的聪明才智,把儿子秦嬴政推上王位,自己号称为"仲父",独断专权、一手遮天,可谓一人之下、万人之上。但后因缪毐集团叛乱受牵连,他被罢免了官位,又恐日后被秦王所杀,不得不饮毒酒自尽身亡。

世间上,这样的事例不胜枚举。然遗憾的是,无常在我们眼前一幕幕掠过,许多人却对此视而不见,不会把"无常"两个字用在生活上,更不会用它来修行。我看有些老师讲历史时,只是把年代、大事交代一下,根本没引导学生体会过无常。包括一些非常有名的教授,在演讲的过程中,也从来没有结合过无常教义。(他们在世间上很成功,折服了无数大学生和知识分子,所以我有时候喜欢听他们的光盘,看他们到底是怎么讲的。但美中不足的是,他们不懂佛法,以致把一些现象解释得太表面化,深度不够。比如某某朝代自公元多少年建立,谁来统治,期间发生过什么事……了解这些虽说也有必要,但更关键的是,应在内心中产生一种修行的境界。)

实际上, 无常在每个人身上都会发生, 就算你现在再有智慧、再有能力, 到了一定的时候, 也会变得糊里糊涂、任人欺负。所以, 我还没有变得特别迷糊时, 尽量想抓紧时间, 把藏传佛教的珍贵窍诀译成汉语, 有些甚深教言也想整理出来。否则, 无常的到来

特别迅速,过一段时间身体不好了,或者发生别的事情,可能就没有机会了。

无常的示现千变万化,不仅好人可以变成坏人,坏人也可以变成好人。例如,许多人以前无有智慧、见识浅薄,行为也不如法,往往被贬为"骗子"、"狡诈者"。但后来他突然发财了,或者一夜成名了,便赢得了众人尊重,被看成是见多识广、精明能干之人。正如俗话所说:"狡者年老成主人。"

我认识炉霍寿灵寺的一位格西,二十多年前,他是个不识字的在家人,在寺院旁边打工,好多人特别看不起他。后来他产生了出离心,跑到印度求学二十多年。他刚去时字都不认识,但通过精进、刻苦的学习,结果考上了格西学位。他回到炉霍时,当地所有的人,包括寺院僧人,都排着长长的队伍迎接他,给他献哈达。现今他是寿灵寺的住持,每天给僧众讲经说法。有一次他到我家里来,在交谈的过程中,我们讲起了许多无常的道理,他对此就深有体会,说如果自己没有出家修学,绝不会有今天的成就。

包括你们熟悉的人中,也时常有这种现象:有些人当年特别卑下,智慧浅薄,行为低劣,但过了几年后,现在一见到他,他又有钱又有势,特别能干,他自己也特别傲慢。

就像汉高祖刘邦,早年是流氓出身,德行让人不敢恭维。《史记》中说他贪酒好色,种种无赖行径令人发指。比如,一次项羽挟持刘邦的父亲为人质,威胁刘邦说:"你如果不投降,我就把你父亲煮来吃。"刘邦若无其事地回答:"你要是把他煮了,请分给我

一杯羹。"还有一次, 刘邦被追兵所迫时, 为了减轻车载重量、加快车速, 三次将自己的女儿和儿子(后来的汉惠帝)推下车, 只顾自己逃命。然而就是这样一个人, 最终成就了一方霸业, 成了汉朝的开国皇帝。刘邦做了皇帝以后, 在设盛宴款待群臣时, 对在场的父亲夸耀道:"原先您总说我是个不务正业的无赖, 不像二哥那样能理家治业。如今我做了皇帝, 您看现在是二哥的财富多, 还是我的财富多?"

所以,在人短短的一生中,有时会有翻天覆地的变化,好人会变成坏人,坏人也会变成好人。包括我身边的有些道友,以前讲考、背考特别厉害,很多人说他以后会成为了不起的高僧大德,但我不敢轻易断言,毕竟未来的日子很漫长,什么都是不定的;也有些人刚开始坏得很,好多人强烈要求把他开除,但我觉得,只要他没有严重违反学院纪律,最好还是给他一次机会。我以前出去时,就遇到学院开除的有些人,他们在外面有许多钱、许多弟子,弘扬佛法的能力特别强,我也受过他们特别热情的招待……所以,有时候很多事情都是无常的。

## (二) 从出世间方面而言:

俗话说:"具证年老求学问,舍事年老积财物, 法师年老成家长。"这些也都是无常的体现。

"具证年老求学问":有些具有证悟的人,年轻时一直精进闭关,好几年根本不跟人说话,可是到了老年时,反而不去修行了,开始拼命闻思,希求学问。其实这样不好,年轻时应该好好闻思,年老时应该好好修行。华智仁波切说过:"年轻实修老年闻思者,

自己无利他人讥笑因。"假如你年轻时一点也不学, 关起门一味实修,而年老时又想起来闻思,这对自己 不但无有利益,在别人看来,也是值得讥笑之处。有 些老年人嘴里一颗牙齿都没有了,还在天天背五部大 论,这个确实没有必要。老年人就该好好实修,要么 一心念佛,要么持诵观音心咒。

"舍事年老积财物":有些人上半生是舍事者, 抛弃一切世间琐事,除了修行佛法,对什么都不感兴趣,但下半生却努力积聚财物。

2006年10月,《北京晚报》中就有条新闻说"百岁老和尚还俗娶媳妇办厂",这令世人大为诧异。新闻中的老和尚叫释法缘,记者采访他时已有101岁,他说自己曾是一个寺院的住持,后因发生洪水,寺院被淹,他又到另一个寺院去做住持。但由于寺院日益清冷,香客稀少,他在96岁时产生了还俗的念头。(当时他已有54年僧龄,门下弟子近3000人。)为了寻找一个良好的归宿,不久,他就与一个53岁的寡妇结了婚。

无独有偶,2008年《江南都市报》中也有一则新闻是:"九旬老人出家70年后还俗娶妻"。(你们不要把它只当成新闻啊,每个人应当观察自身,引以为鉴!)这个老人出生于中医世家,出家后行医救人,常为附近老百姓看病。他最初是呆在寺院里,后来因种种因缘,在外地开了3年的诊所,并在那里定了居。他经常想起母亲曾叮嘱他:"一定要修行满70年,以此可保家人平安。"于是当他修满70年时,便开始蓄发。

一个弟子见他年岁已高,身处异乡,举目无亲, 便建议为他找个伴,相互有个照应。于是老人就去一 家婚姻介绍所征婚,结果找到一个41岁的女人。那个女人跟家人商量时,遭到父母、兄弟、姐妹的极力反对,连她女儿也不同意。但女方觉得他比较忠厚老实,就顶住一切反对和压力,坚决跟他生活在一起。女方每月工资300元,见他刚搬到自己家乡,没有收入,就省吃俭用,每月给他200元做生活费。两年以后,二人领了结婚证,据说生活得比较美满。目前,这个老人又喝酒又抽烟,身体也保养得不错。

可见,即便是持戒清净、出家多年的人,以后会变成什么样,谁也无法预料。作为一个出家人,若能一生守持清净戒律,以此身份离开世间,这是最值得随喜的。

"法师年老成家长":有些人上半生是为人传法的阿阇黎,下半生却成了猎人、盗贼、强盗;还有些上半生是持戒清净、给人传戒的羯摩师或轨范师,下半生却子嗣成群。

我以前也讲过,法王如意宝在石渠求学时,《根本律》、《戒律三百颂》等戒律方面的法,都是在一位上师面前得的。当时那位上师持戒相当严谨,行为极其调柔,托嘎如意宝对他评价也特别高,很多弟子都在他面前受戒,或者求些戒律方面的教言。后来法王1996年去石渠时,他显现上已经还俗了,生了一个孩子。他见到法王时,因为法王是很了不起的大德,他就向法王顶礼;而法王曾在他面前听过戒律,所以也向他顶礼,两人就这样互相顶礼……当时我没有去,但有些侍者是这样讲的。对于这位上师,法王经常在课堂上赞叹他、恭敬他。

我寺院以前也有一位堪布,他年轻的时候,戒律特别清净,跟寺院的住持活佛平起平坐。但后来在"文革"期间,他不但破戒,生了十几个孩子,而且毁谤佛法,批斗时打根本上师,整个人变得特别可怕。前几年他死了,听说当时相当悲惨。所以,从我们身边发生的事例中也可以看出:一切都是无常的,暂时的修行根本不值一提,没必要去特别炫耀,认为自己如何了不起。

反之,也有人上半生是屠夫、猎人、妓女,所作 所为全是造恶业,下半生却生起真实的出离心,一心 一意修行而获得成就;或者,即使没有成就,但也已 经皈入佛门,死后往生清净刹土。

昨天有个道友说,他曾当过两三年的屠夫,杀过 无数的羊,从现在开始一定要好好忏罪,精进修持。 还有一个人说,他为了忏悔罪障,从 2001 年起,三 步一拜朝五台山、九华山、普陀山,至今还剩峨眉山 没有去。这样的话,即使他们往昔业力特别深重,今 后也有希望变成很好的修行人。因此,现在的贤劣显 现,可以说瞬息万变,没有任何现象是始终不渝、牢 不可破的。

可是,有些人依靠上师等殊胜对境的加持,偶尔生起一点相似的出离心、厌世心,装模作样修了些法,有一些似是而非的境界,别人就把他看作是了不起的人物,纷纷在其足下恭敬顶礼。此时的他,又有施主、又有弟子,没有详细观察相续,反而以傲慢蒙蔽了内心,飞扬跋扈、一反常态,认为"我什么事都可以做了",这种人真正是鬼迷心窍、着了魔!

(大家一定要注意,华智仁波切的《前行》全部是窍诀! 我在传讲的过程中,因为时间关系,有时候表达得不清楚, 但只要你把这些金刚语反反复复阅读,像顶果法王那样,每 天都念上一段,久而久之,对你的相续必定会有很大帮助。)

现在,藏传佛教有些假修行人,在汉地造成了很不好的影响。他们心中根本没有佛法,为了名声、为了钱财贪得无厌,根本没有利益众生的念头,这样的话,即使他们打着"佛法"的幌子,但用不了多久也会被人识破。毕竟如今很多人相当聪明,分别念也很强,不要说一些邪师,就连真正的善知识,他们也常常看不惯,进而产生各种邪见。因此,大家一定要注意。否则,有些人一有了钱、有了势,就对上师三宝不恭敬,取舍因果也不注意,做什么都随心所欲,似乎不必受业力约束,这种行为完全是着魔了。

我们学院出来的人,也有这样的:有些人以前闻思很精进,各方面非常不错,但出去之后,有点钱、有点弟子,就不知道天高地厚了。现在一听说他们的事迹、一看到他们的行为,就觉得好可怜,明明一点修行境界都没有,还敢那样欺骗众生,一个地方看穿了他的真面目,他马上又换个地方行骗。而有些弟子也没有头脑,每天迷迷糊糊的,跟着他到处跑,真的非常悲哀。

那天有个人说:"你们藏地有些活佛不合理!如何如何……"我当即反驳:"你们汉地有些居士也不合理!因为真正的依止上师,前提必须是互相观察,不能像饿狗遇到肉块一样,马上就吞下去。"当然,有些人把佛法当成货物来买卖,过失的确也很大,希

望你们千万不要这样。不过若想自己不着魔,一方面要常看这些窍诀来修加行,另一方面,也要虔诚祈祷莲花生大士、二十一度母。即使你不会念其他偈颂,但莲师心咒和度母心咒一定要念,以前很多大德的传承都是如此。

我个人而言,虽不敢说对上师们所传的法,都能一一行持,但多年来一直祈祷莲花生大士,故在邪魔如此猖狂的时代,自己的修行还算能够把握。因此,大家有时间的话,也应时常祈祷莲花生大士,若能如此,就像《赞戒论》所言<sup>79</sup>,绝对不会被邪魔控制。

当然,如果你已获得了圣者果位,则不必担心行 为有什么改变。但若尚未断除我执、没有生起无我智 慧,那么贤劣的表象都是无常的,今天你想好好修行, 过段时间也许像着魔一样,拼命去造恶业,诚如刚才 所说,90多岁了还想还俗,这是相当可怕的。

所以,我们应恒时修习死亡无常,审察自相续的过失。作为一个修行人,不需要过大的名声、过多的财富,只要有基本的生活资具就足够了,故当常常身居低位,行为如理如法。华智仁波切说过:"如理修法,方可弘法利生。"然而有些人比较无耻,根本不知道自己是个坏人,还在别人面前一直夸夸其谈,炫耀自己如何了不起,这是值得羞愧之处。

真正的高僧大德,或有实修实证的人,从来不会 宣扬自己,而只会观察自己的过失。他们有强烈的出 离心,三门寂静调柔、谨小慎微,了知一切有为法皆

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> 颂云: "然亦会遭恶魔之危害,恒以恭敬清净之信心,猛厉祈祷上师莲花生,决定不为违缘所转变。"

为无常,时时思维轮回的痛苦,恒常处于对上师三宝的信心和对轮回的厌离心之中。如米拉日巴尊者云: "无人山谷岩洞中,恒具出离厌世心,上师乃为三世佛,强烈坚信永不离。"一个真正的修行人,在无人的山洞中修行时,恒时对轮回有极大的出离心,对上师三宝有强烈的信心,并不是今天生一个信心,明天就没有了。

信心和出离心,这二者是佛法的根本。按照噶当派的观点,生起信心主要有四因:一是依止善知识,二是亲近善道友,三是修行无常,四是多看经论。我们也务必要依此而实地修行,否则,今天自己是个修行人,但由于分别念是无常的,明天会变成怎样也很难说。

从前有一个人,因为密友成仇、众叛亲离而步入佛门,后来经过一番修行,成了一位了不起的唐巴比丘,风心获得自在,可以在虚空中飞行。有一天,他在供施食子时,集来了许多鸽子,他见此情景,不禁心想:"我有这样庞大的军队多好啊!若能如此,就足以消灭那些怨敌。"由于当时的恶念没有转为道用,导致他后来还俗成了军队首领。

可见,有时候的一念之差,结果往往很可怕。顺治皇帝在《出家偈》中也说:"黄袍换得紫袈裟,只为当年一念差。我本西方一衲子,为何生在帝王家?"他以身著黄袍的帝王之躯,换去了身披紫袈裟的出家之命,这也不是无缘无故的,究其原因,完全归咎于他当初的一念之差。

还有,宣化上人在《水镜回天录》中,讲过崇祯

皇帝的故事:崇祯是明朝最后一位皇帝,他前世是个沙弥,很有道心,但修行时总爱做皇帝梦,希望自己将来当皇帝。后来他很年轻就死了,寺院住持叫人把他的尸体拴在马尾上,要求把尸体拖碎了、拖没了为止,以此减轻他来世的痛苦。可他两个师兄弟不明白师父的苦心,故不忍心这样做,就把尸体偷偷埋了,致使来世崇祯落得个煤山吊死的下场。

因此,大家在修行过程中,务必要经常观察自己, 尽量把心转为道用。如今依靠良师益友的助缘,我们 暂时拥有了修法的时机,但凡夫的想法没什么恒常可 信的,故一定要夜以继日勤奋修法,活到老,修到老。

关于"活到老,修到老",我想起了苏东坡的一个故事:苏东坡从小就喜欢读书,他天资聪明、过目不忘,每看完一篇文章,便能一字不漏地背出来。经过几年苦读,他已是饱学之士。一天,他乘着酒兴,挥笔写了一副对联,命家人贴在大门口。上面写到:

# 读遍天下书识尽人间字

过了几天, 苏东坡正在家看书, 忽听仆人通报门外有人求见。他出来一看, 是位白发苍苍的老太太。 老太太指着门上的对联, 问他: "你真已读遍天下书, 识尽人间字了吗?"

苏东坡一听,心里很不高兴,傲慢地说:"难道 我能骗人吗?"

老太太从口袋里摸出一本书, 递上前说: "我这 里有本书, 请帮我看看, 上面写的是什么?"

苏东坡接过书,从头翻到尾,又从尾翻到头,书

上的字竟一个也不认得。他不禁羞愧万分,觉得自己说的大话太丢脸,伸手想把门上的对联撕掉。

老太太忙上前阻止: "慢! 我可以把这副对联改一下。" 于是在每句前面各添两个字, 改成:

发愤读遍天下书立志识尽人间字

并谆谆告诫:"年轻人,学无止境啊!"

所以,我们在求学的过程中,也要记住"学无止境"这句话,万万不能骄傲自满、得少为足。对于以上道理,每个人一定要认真观想,深深思索。

综上所述,通过这几节课思维无常的各种喻义, 大家理当深信:上至三有之顶、下至无间地狱,皆无 有丝毫恒常稳固的,都是迁变增减的本性。

# 第三十七爷课

#### 思考题

- 1. 世间上任何一个人,都知道自己早晚会死,这是不是就足够了? 为什么? 在这方面,世间人和修行人最关键的差别是什么?
- 2. 请大致叙述,如何思维死缘无定而修无常?对此你有哪些体会?
- 3. 为什么说在这个世界上,生缘少得可怜,死缘却多如牛毛? 请举例说明。明白这个道理有什么用?
- 4. 修死亡无常的过程中,要观想行、住、坐、卧一切所为都 是今生最后一次,这种修行方法是否有点不可理喻? 你是 怎么理解的?

下面继续学习《大圆满前行》中的"寿命无常"。 此科判分为七部分,今天开始讲第六个。

观修无常的每一个引导都特别重要,大家若能对书中的内容经常串习,时时刻刻观得起来,始终有种无常的感觉,那么修行肯定会成功。因此,我们所学的法一定要融入心,与自己的相续完全结合,而不能只停留在书本上。虽然广闻博学也有意义,但你的心若没有调柔,即使通达了千经万论,一切显密教法倒背如流,也不会有非常大的利益。当自己面对生老病死时,当离开这个世间时,如果没有以修行境界来摄持自心,很容易与法南辕北辙、背道而驰。所以,我

们作为修行人,要常常思维高僧大德传下来的这些殊胜金刚语。

#### 丁六、思维死缘无定而修无常:

我们南赡部洲的人,从出生那一刻开始,便一步一步迈向死亡。人人都清楚自己终究难逃一死,但死的方式、死的因缘、死的时间却决定不下来,也就是说,以何方式死、以何因缘死、于何时何地死,谁都无法确定。

在座的道友们,未来在一百年之内,基本上会一个都不剩,纷纷离开人间。不过,每个人死的方式却不相同:有些死在医院里,有些死在马路上,有些跳河而死,有些自杀身亡,有些在天灾人祸中受难……但你自己到底会怎么死?可能谁也不清楚。

死的地方也是不定的。学院许多道友非常希望能 死在喇荣,但你身体好的时候这样讲,而身体一旦生 病了,由于这里医疗条件比较差,就忙不迭地请假下 山看病,结果没有死在喇荣,反而到自己的故乡去"圆 寂"了。

死的时间也没个定准。假如死的时间能决定下来,我们知道自己还有几年才会死,就可以合理安排剩余的时间,规划每天修几座法、念多少咒语,可是这个也定不下来。

那么,唯一能决定的是什么?就是我们的生命有减无增,一直在不断流逝。如寂天论师云:"昼夜不暂留,此生恒衰减,额外无复增,吾命岂不亡?"中阴窍诀和其他修法中也比喻说:如同一个人坠入万丈

深渊,紧急中抓住一把草,可旁边有黑、白两只老鼠轮番啃这些草,眼看着草就要被啃断;下面还有猛兽张开大口在等待着。正在这时,他看到上方的蜂窝里滴下蜂蜜,甘甜清爽,于是忘记了自己身处险境,津津有味地品尝着蜂蜜。这是什么意思呢?我们的寿命像所抓的草一样特别脆弱,昼夜流逝就像黑鼠和白鼠在交替啃草,死后所堕入的恶趣犹如张开血盆大口的猛兽,然而,眼看着生命就要走到尽头、来世的命运令人堪忧,人们却仍沉迷于如蜜汁般的五欲妙乐中,这是极其愚痴的行为。

所以,大家一定要多思维死亡无常。很多人经常为未来勾画宏伟蓝图,包括来学院的一些居士,也总是说:"我现在不空,要先离开学院去上班挣钱。等过了四五年,我再来学院出家,好好修行。"结果一回去之后,因为出现了各种无常,这种愿望往往中途夭折,要么自己死在了外面,要么短期内发生了重大变故。

前不久,我们去朝心宝山的那天,来了个刚从青海医学院毕业的藏族小姑娘,她以前看过《入行论》及其他法要的光盘,对佛法生起了很大信心,觉得人身特别难得,不愿意再混在世间中,非要到喇荣来出家。她母亲也跟她来到我面前,同意让孩子出家修行。我当时见她们态度诚恳,就没有拒绝。她们见我同意了,就欢天喜地地回去了,准备筹钱在这边买房子。

但前两天,她母亲突然哭着给我打电话,说她女 儿本想尽快出家,但在医院检查身体时,发现得了晚 期癌症,不能过来了。她女儿也给我通电话说:一方 面她自己很高兴,能在临死之前听闻佛法,现在面对死亡也没那么恐怖了,但遗憾的是,她一直想在喇荣当个出家僧,不过这辈子没有这个因缘了,只有发愿下一辈子在我座下出家。她还有一个愿望是,她曾在学院看见一些老觉姆的鞋破破烂烂,以前我在《始章中也提到过<sup>80</sup>,所以这次若有人给她一些钱看病,她死后准备把这钱寄过来,让我给这些老觉姆,或者救济一些贫困的人,她愿以此功德回向一切众生。我刚听到这个消息时,心里还是有点难受,毕竟她只有 26 岁,无常的降临实在太快了。但她不顾之地只有 26 岁,无常的降临实在太快了。但她不顾之地只有 26 岁,无常的降临实在太快了。但她不同意,因为她父亲是个比较有名的医生,要求她尽快做化疗,虽然这病无药可救,但还是要作一些努力。

其实我们每个人身边发生的无常非常多,然而很多人没有把它当回事,总认为示现无常的是别人,自己永远不会这样。尤其是以前没学过佛的人,或即使学了佛、但没有特别深入的人,无常观可以说比较欠缺。因此,通过这次闻思,希望大家好好思维这个道理,看看外面的山河大地、春夏秋冬是不是刹那空化?包括自己最珍爱的身体和生命,是不是也没有恒常稳固性?这方面一定要仔细观察。正如前辈大德所说,要把双手放在胸口,敛神闭目想一想:"我在这个世间还能活多久……"但可惜的是,千千万万的人从没想过无常之理,他们只顾眼前的利益,盲目追求

80 详见《妙法宝库 19—旅途脚印》之《老尼》。

今生的享乐,最终获得了什么?失去了什么?很多人 应该反省一下。

这个世界上,生缘可谓少得可怜,死缘却多如牛毛。如圣天论师云:"死缘极众多,生缘极稀少,彼亦成死缘。"龙猛菩萨在《中观宝鬘论》中也说:"死缘何其多,生缘何其少,彼等亦死缘。"在我们每个人周围,火灾、洪水、毒害、地震、险地、野人、猛兽等死缘层出不穷,看看每天的新闻报纸,时时都在报道世界各地所发生的种种灾难,人类的生命无时无刻不在面临着威胁。除了这些自然灾害,人类自身的四大不调,也是不可忽视的致命之因,如佛典中言,人类病有404种,魔障有8万种……可见,危害生命的死缘多之又多,而生缘却微乎其微,即便是人们视为生缘的衣食、药物,有时候也会成为死缘。

尤其是现在人没有因果观念,为了牟取暴利而不 择手段,制造出大量武器、伪劣商品,直接或间接威 胁到了人们的生命。譬如,被诩为延年益寿的营养品 或健康食品,里面的有毒物质令人咋舌;还有被誉为 高贵身份象征的皮草、真皮,在加工生产过程中,能 分解出多种有害芳香胺,严重危害人体健康,甚至可 诱发皮肤病及癌症。

值得一提的是,在饮食方面,致死的因缘也不计 其数:许多人抱着对身体有利的希望,争相享用一些 昂贵的食品,结果不但对身体无益,反而食物变成毒, 诱发各种各样的疾病;或者有些食物不宜合在一起食 用,如牛肉配红糖、狗肉配黄鳝,同吃则发生不良反 应引起中毒,乃至会置人于死地,但很多人却没有这 种常识;还有些食物因烹调方法不当<sup>81</sup>,或者贮存不当<sup>82</sup>,也能产生意想不到的毒素。

尤其是一些肉食更为可怕。2004年,广东佛山超过100万人感染了肝吸虫病。据了解,这次致病的原因,是当地人有吃生鱼肉的习惯,却不知这些"美味"竟然是肝吸虫的大宿主。以前藏地也有人爱吃生的羊肉、牛肉,其实这些生肉中含有大量细菌、病毒、寄生虫,吃到肚子里以后,可引起种种恶疾。还有,南方很多人喜欢吃猴脑,但医学专家表明,猴子身上有一种可致命的病毒(猴白血病),一只携带病毒的猴子,即使只对人吐口唾沫,也可能致人感染,更不要说去生吃猴脑了。

然而在当今时代,大多数人过分贪爱荤腥,肆无忌惮地享用血肉,根本没有佛教因果观念。在藏地,华智仁波切没有出世之前,因受苯波教传统的影响,享用血肉的现象非常严重,人们似乎没有不染上"玛敦"病或"夏珍"病的<sup>83</sup>。而在汉地,尤其是住在海边的人,经常生吃虾蟹等海鲜,因此而罹患肺吸虫病、肝吸虫病、菌痢、肝炎的不胜枚举。如 1983 年和 1988年,上海发生了两起甲肝大流行,前一次发病人数 2 万人,后一次发病人数达 31 万多人。调查证明,这都是由于生食毛蚶引起的。

现在人不但对"海味"极有兴趣,即便是被列为国家保护动物的"山珍",也不愿意放过。可是食用

<sup>81</sup> 如四季豆,加热不透,内含的毒素不能被破坏,可引起食物中毒。

<sup>82</sup> 如土豆发芽、发青,会产生有毒物质。

<sup>83</sup> 玛敦、夏珍: 因食肉所导致的两种病。

这些野生动物,并非安全无虞、高枕无忧。例如巨蜥的身上,就被检测出有近700个寄生虫体,一旦将其吞食下腹,其危险性不言而喻。

不过,不吃肉就不会有这些担忧,所以对吃素的观念,大家理当广泛弘扬。如果你懂因果,读过《楞严经》、《涅槃经》,就会对此非常清楚,但即使你不信这些,仅仅是为了身体健康,吃素也有很大利益。前不久,我看到老年编委的一本书中,有个记者问本焕老和尚:"佛门里的人不吃肉,好像不太科学,我觉得人体需要营养。"本老笑笑说:"你看看我的身体,活到102岁了,我缺不缺营养?"

的确,吃素是长寿之因。1972年,日本东京大学的教授本间道、光岗知足,他们通过观察发现,东京地区的居民比住在乡村的居民寿命短。当时东京居民约70岁,长寿村的人则能活到90岁、100岁。原因是什么呢?研究表明,东京居民生活好,赚钱较多,吃的大多是肉食;而乡村里的人没有钱,故多偏向素食。

吃肉为什么能损害健康呢?因为肉食会破坏人体的免疫力。吃肉过度的人,体内细胞酸会堆积过多,超出一定的负荷时,身体的细胞会发生老化,影响白血球的抗病毒能力。而且,肉食吃进身体之后,在大肠里会堆积很多残渣,进而产生大量细菌,散发出种种毒素,形成致癌物质,造成身体不健康。所以,他们最终得出的结论是:断肉茹素、改变饮食习惯,才可以让人健康长寿。

因此, 我们确实不适宜吃肉, 否则, 各种疾病会

在身上此起彼伏,直接影响寿命的延长。为何汉地高僧大德中,百岁老人比比皆是,而世间人中,长命百岁者寥寥无几?实际上原因也在这里。所以,凡是希望长寿的人,最好能够坚持素食。如果你长期茹素实在有困难,那也应该少吃肉,每个月的佛教节日中尽量吃素,逐渐把这种习惯培养起来。不然的话,我们的生命本来就不长,再加上饮食习惯不合理,活的时间就会更短了。

现在世间上的疾病死亡,大多数都是饮食不当所致。此外,为了追求财富和名誉而奔赴沙场,或者遭遇猛兽、随意渡水而命丧身亡,这类现象也不可胜数。所以,在人的一生中,死缘时时环伺在我们身边,让人防不胜防,故不管是走路也好、开车也好,大家应该经常忆念无常。比如,每次坐车上高速公路,有种恐惧感,因为前一秒钟你活在人间,后一秒钟就可能发生交通事故,车毁人亡;或者你走路的时候,一不小心滑下去掉入河里,被湍急的河水卷走,吧,不过是几分钟的事。很多人总认为:"我不会死,因为我还年轻,还有许多事业没做完……"但这些理由只是相似的理由,一点都不充足。如果因为你年轻就不会死,这是绝对不可能的,按照因明的说法,这叫做"不定因"。

真正修行好的人,时时都会忆念死期不定,始终想着"不知我什么时候死",有了这种观念,修行起来会很精进,不会天天聊天、做些无义琐事。但现在城市里的人,最缺少的就是无常观,一直把修持善法拖到明年、后年,甚至退休之后。我就遇到一个50

岁的人,他说自己等 15 年以后,再来学院学法,把 未来计划得相当"不错"。

《法句譬喻经》中也有一个这样的老人:佛陀在舍卫国时,城里有位年近八十的老婆罗门,家财万贯,生性顽愚吝啬。他为了给自己建造一栋豪华巨宅,花费大量时间亲自监工,指挥工匠。佛陀通过智慧观察,得知他只有这一天的寿命,然其却毫不知情,忙忙碌碌于无义之事,特别可怜,于是就亲自来到他的面前。

佛陀见到他后,问:"你这样卖力是否疲倦?修 建如此豪宅有何用处?"

老婆罗门骄傲地说:"这房子前边是客厅,后边 是我的卧室,东西两厢供家人、子女、仆人住。夏天 可到凉台乘凉,冬天搬回暖房居住,舒适得不得了。"

佛陀说:"你的想法不错,但我有一偈想送给你,你暂且放下工作,坐下来听听好吗?"

老婆罗门答言:"我很忙,没空坐下来听,过几 天再跟你好好聊吧。你如果有事,可以先简单说一 下。"

佛陀说:"你虽然对未来安排得特别好,自己认为自己比较有智慧,但却不知无常迅速,很快就会离开人间,还在一味不停地忙碌,再没有比这更愚痴的了。"

老婆罗门听后,说:"你讲得确实有道理,但我 今天实在太忙,以后再聊吧!"

佛陀见他冥顽不化,怎么劝都无济于事,也只好由他去了。佛陀离开后不久,老婆罗门亲自去上屋顶的大梁,结果大梁突然坠下,当场把他砸死了。

现在也有很多老人,像这个老婆罗门一样,人老心不老,好像自己还能再活几百年似的,成天对未来作着打算,为子子孙孙计划安排,这是相当愚痴的行为。所以,每个人要经常思维自己还能活多久,若能如此,就不会特别贪著今生的名声、财富、感情,甚至为此宁愿舍弃生命。如果你无常修得好,一方面,你身边的亲友发生意外时,也不会怨天尤人、寻死觅活。因此,学法不能只留在形象上,必须要想方设法将其融入于心。现在有些宗教过于注重形象,倘若深入其教义,没有什么可挖掘的,而我们佛教并非如此,不但理论上讲得非常究竟,还要求付诸于实际行动中,让每个人多多少少有一些感觉,这即是佛教的伟大之处。

话说回来,正因为众生的死缘各种各样,所以死期无法确定。有些人在母胎中便已死亡;有些人一出生就断了气;有些人刚学会爬就已夭折;有些人壮年时离开人世;还有些人在垂暮之年寿终正寝。如佛陀在《因缘品》中云:"有者胎中死,有者落地亡,有仅爬行逝,有跑时夭折,有老有年幼,有些壮年人,相继而离世。"汉地也有句俗话说:"黄泉路上无老少。"一个人不管年老还是年少,死亡对他而言都是平等的。可有些年轻人认为:"你看我头发还没白,怎么会死呢?决定不会。"他自己这么有把握,可能是获得了"长寿持明"的果位,很了不起!

还有些人生病时,没有得到及时救治而死;有些人已坐上救护车,却死在了半路上;有些人久病不愈、

卧床不起,在瘦骨嶙峋中死去,并且死不瞑目(我见 过很多这样的病人, 想死又死不了, 想活又活不成。前段时 间有个人给我打电话说:"请您加持我快一点死!我这样活着, 既拖累别人,自己也特别痛苦。"但他业力没有消尽的话,想 死也不是那么容易的);也有很多患了"洞特"病84的人, 在食物还未吃完、话还未说完、事情还未做完中死去: 还有些人自杀身亡85。

当然,凡夫人面对死亡时身不由己,只有随业力 而去,而作为超凡脱俗的圣者,则已达到了生死自在。 前不久我讲过,我隔壁的那个喇嘛,正在念经时就跏 趺坐而圆寂。后来很多道友说, 当天空中出现了彩虹。 我刚开始不太相信,因为平时对这些不是特别盲从, 但看到照片以后,发现彩虹现得非常好,上面的日期 也对得上, 所以确信他已得到了成就。敦珠法王所造 的《藏密佛教史》中,这样的事例也不乏其数,如贝 若扎那传承中的密宗持明者, 有些离开世间时, 把披 单、念珠挂在柏树枝上,腾空直接飞往清净刹土…… 如此境界超越了世俗想象, 一般凡夫人难以企及。

总而言之,在这个世界上,死缘非常非常多,不 管是吃饭、走路,还是坐车、乘飞机,甚至只是呆在 家里, 死亡都会突然降临。而在以上众多的死缘中, 生缘却如风中残烛般微薄。如《宝鬘论》云:"常住 死缘中,如狂风中灯。"《大庄严论经》86亦云:"命如

<sup>84</sup> 洞特病: 患此病者会突然昏倒,需立即放血抢救,否则就有生命危险。

<sup>85 《</sup>环球时报》有一篇文章报道:全球每年约有 100 万人自杀,其中 30%来自中 国。据统计,全世界每40秒就有1人自杀身亡;在中国,每2分钟就有1人自杀 身亡,8人自杀未遂。

<sup>86 《</sup>大庄严论经》: 十五卷。相传为印度马鸣造,鸠摩罗什译。又作《大庄严经论》、 《大庄严论》、《大庄严经》。收于《大正藏》第四册。主要是搜集佛陀本生,及诸

风中灯,不知灭时节。"佛经中还说"人命在呼吸之间"、"命如水泡"……既然如此,大家就不要天天忙于打扮、赚钱,对未来有许许多多筹划,毕竟死亡的到来往往让人措手不及,也许现在它就会突然降临,谁也无法确定明天会不会转生为头上长角的旁生<sup>87</sup>。 所以,大家应当诚信死期不定、生处不定的道理,并对此长期认认真真去实修。

丁七、思维猛厉希求而修无常(通过猛厉观修无常,斩断对今世的贪执,然后一心希求解脱法):

我们随时随地要唯一观修死亡,观想行、住、坐、 卧一切所为都是今生最后一次。口中如此言说,心中 也这样诚挚观修。

比方说,出门去往其他地方时,心里要做好准备,自己可能会客死他乡,永远不会回来了(我这方面做得不太够:每次离开学院到别的地方,自己还是有种无常观,觉得可能不会回来了;但刚才下来上课时,却觉得等会儿肯定能回去。所以对我而言,出门时间长一点,还会观一下无常,可时间稍短一点,这种念头就很少了。按理来讲,我们不管到哪里去,上厕所也好、提水也好,都要想"我等会儿可能回不来了",时时要有一种强烈的无常观);启程上路或在台阶上休息一会儿,也要想自己可能会死于此处;无论住在哪里,乃至于某地暂宿一晚,都应观想可能会死在这里。

当然,世间人听到这些,也许觉得你有毛病、不

种善恶因缘、譬喻等九十章故事,以供求道者参考。

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> 此处指的应该是一些湿生含生,如头上长角的小虫,它们很短的时间即可形成身体,不像牦牛等需要住胎很长时间。

正常,身体明明好好的,光是坐在台阶上就死了,这是不可能的,倘若每天都处于这种恐慌中,对生活没有远大目标,就太消极了。但实际上不是这样,他们对世间的追求,跟我们修出离心完全不相同。我们若通过这种修法,真正产生了出离心,那么除了希求解脱外,对什么都不会感兴趣。有些人刚生起出离心时,马上就想出家修行,任何人都劝不住,原因是什么呢?就是他看到了万事万物的真相,没有时间再等了。反之,如果你没有产生这种念头,还是会照样贪求世间的一切。所以在这方面,修行人与世间万法,或世间的一切。所以在这方面,修行人与世间万法,就像胆病患者见到油腻食物一样,对此没有任何兴趣,唯一只希求解脱。

因此,我们不论做什么,都要时刻忆念死亡无常。晚上睡觉时应该想:"今晚我会死在这个地方,明天不一定还活在人间。"(这一点我倒经常能想,尤其是晚上睡之前,心比较清净、没有胡思乱想的话,常能思维这个内容。其实观修无常需要习惯,每天若在睡前多想一想,这种忆念自然而然会生起来。千万不要像动物一样,睡时倒头就呼呼大睡,醒时迷迷糊糊就爬起来了,一点佛教意识都没有。)早晨起床时也要想:"今天我也许会命绝身亡,今晚不一定还有睡觉的机会。"要发自内心、情不自禁唯独观修死亡。(修行好的人,对此会深有体会;而平时不修的人,我讲得再多,对他也不一定起作用。)

从前, 噶当派的格西们, 每晚睡觉之前常常思维: "不知道明天早晨还用不用生火?"因此, 他们往往 不盖火, 将碗也是倒扣放置, 时时都对死亡有坚定不 移的胜解。

过去的藏地不像现在,那时做饭没有电炉、煤气,只是拿三块石头垒个灶,上面放着锅。晚上睡前要盖火时,先加几块大一点的牛粪或木头,然后把灰倒在上面,再压一块大石头。早上起来后,拨开灰找到火星,生火就很容易了。以前我小时候,藏地的生活习惯都是如此,但现在好像没有了,一方面是火绒、火铁难以操作,另一方面,有了火柴、打火机后,生火就没那么困难了。不过在古代,每家每户晚上都要盖火,而噶当派的修行人,由于无常修得好,担心自己一睡下去后,明天再也不会起来了,所以往往都不管火。

而且他们还要把碗扣下。按照藏地的传统,人死后才把碗倒扣起来,活人是不能随便扣碗的。有些小孩若把碗扣下了,父母会使劲打他,认为这很不吉祥。 所以,噶当派的有些行为,以世人的眼光来看,或许 是一种不可理喻,然而在我们眼里,这却是真正的修 行境界。

我自己虽说不是噶当派的,但对他们的修行非常向往,每次出门也常想"我这次出去会不会死啊",有些该交代的事情,就会提前交代清楚。去年有次我出门前,跟一个道友说:"我这里有一些钱,要怎么处理,哪些是放生的……"那人听后非常害怕,以为我有神通,知道自己大限将至,就连忙祈请道:"您不会死、不会死!要长久住世、长久住世!"(众笑)

其实对于死亡,每个人都要有一些准备,这是噶 当派的传统,也不是什么不吉祥。但有些人可能认为:

"我今天刚出门办什么事,就担心会不会死,缘起可能不太好。"实际上这也没什么。若能长期这样观修,到了一定的时候,你自然就会生起无常观,以此可鞭策自己精进修行。

当然,这不能是光说不做,只停留在表面上,而要在实际行动中身体力行。以前的一些老修行人,因为观修无常的缘故,心始终不会散乱,每天的修行安排得特别紧,所以我们也应向他们学习,尽心尽力观修无常法,千万不要放逸懈怠!

# 第三十八者课

#### 思考题

- 1. 在观修无常时,是否明白必死无疑、死期不定就足够了? 为什么?请详细说明理由。
- 2. 我们平时如何在行住坐卧中观无常?本论是从哪几个方面阐述的?懂得此理有何必要?
- 3. 按照塔波仁波切的教言,修持无常有哪三个层次?请一一 说明。你现在属于哪个阶段?
- 4. 佛陀在经典中如何赞叹观修无常?这对你有哪些启示或触动?你今后打算怎么做?

今天还是在讲"寿命无常"。这次不管讲寿命无常还是其他引导,都通过教证、公案叙述得比较详细。 我个人觉得,讲经说法的时候,内容最好是讲多一些。

然而,现在有些人认为,佛教方面的著书或开示, 内容应该越少越好。以前也有人劝我:"您最好不要 翻译得太多了,也不要写得太厚了,不然没有人愿意 看。讲法时也要少讲一点,否则大家接受不了。"

但在我看来,佛教内容博大精深、浩如烟海,你们现在所接受的,连沧海一粟的千万分之一都没有,若这样还觉得太多、太广,那就有点不合理了。如果是世间的一些无稽之谈,则尽量不要花太多时间,可是佛法对我们来讲,有百利而无一害,是生生世世的

解脱津梁, 故串习的时间要越长越好。

其实相对而言, 我平时所讲的内容并不多。因为现在人工作特别忙, 时间很紧张, 根本无暇付出太多精力学佛, 这一点我也考虑到了。在过去, 汉地的清凉国师, 每天讲经八个小时; 如今印度和美国有些大德传法, 也基本是上午四个小时, 下午四个小时; 还有, 以前藏地有位堪布达色尔, 他讲课引用的教证理证相当丰富, 从早上到下午一直滔滔不绝, 连中午饭都不吃, 最后很多弟子都受不了。而我们并没有这样, 一方面, 不像那些高僧大德一样, 有很多教理能讲得出来; 另一方面, 即使讲得出来, 也不一定有那么多人听。不过尽管如此, 我原则上还是认为: 在佛法方面, 内容最好讲丰富一点, 时间也不要太短了。

这种观点,也许特别忙碌的人不太赞同。但不赞 同也没办法,倘若我们一味地随顺世人,别人生贪心 你也随顺,生嗔心你也随顺,这并不是佛法中所谓的 "随顺"。真正的随顺是应机施教,故大家要对佛教 多学习、多了解!

上节课讲了必死无疑、死期不定之理。但仅仅明白这些还不够,我们还要了解死亡来临时该怎么办?

人在临终时,绝对有利的只有正法,它不但可免除死亡的恐惧和痛苦,而且对生生世世步入光明有着非常重大的意义。在漫长的生死轮回中,唯一可伴随我们的,也只有正法,其他的子女、财富、名声、地位、荣华富贵等,死后都要统统留在人间。寂天论师亦云:"魔使来执时,亲朋有何益?唯福能救护,然

我未曾修。"因此,我们活着的时候,一定要修持正法,积累善根福德,不然死时会后悔莫及,萨迦班智达在《格言宝藏论》中也说:"不知死后归何处,此时无善者可怜。"

我有时候反观自己,虽然修过一些法,但并不像前辈大德那样,对死后的去处很有把握。在座各位也想一想:你即生中有没有精勤行善?假如什么善法都没做,就这样离开世间了,真的很可惜。在过去,很多大乘修行人活多少年,就会修持善法多少年。而现在,不要说一般在家人,即便是比较有名的出家人,修行时间也特别少。所以,大家务必要恒时不离正知正念,尽量空出时间来修行,认识到轮回的一切琐事无有恒常、无有实质,时常督促自己修持正法。

记得《窍诀宝藏论》里有个教证说:"今生琐事死亦无完时,此起彼伏如同水波纹,死时是否有用当慎思,今起当修解脱之菩提。"我们今生所忙碌的诸般琐事,即使到命终也不会有完结之时,一件做完,马上又有另一件,犹如水中波纹般连绵不断。所以,我们对此应当慎重思维,看自己兢兢业业所做的这一切,临死时到底有没有用?如果没有用,那从今天开始,就应该改变方向,去修持能令自己解脱的菩提之道。

其实不说中观、密法的甚深教义,即便是现在所讲的无常之理,很多人恐怕也接受不了,更不用说去付诸实践了。一个人若对无常观得起来,就会觉得世间万法无实义,唯有修行最有意义。如同以前学《山法宝鬘论》和《开启修心门扉》时,很多人的出离心、

解脱心相当强,这样才能变成真实的修行人。否则,纵然你办了皈依证,发了菩萨戒的戒本,但内心跟以前一模一样、丝毫没有改变,那也没有多大意义。

在这个世界上,人们特别执著的许多法,实际上没什么可执著的。就拿每个人最爱执的"我"来说,若以中观推理或上师窍诀进行观察,五蕴的暂时聚合是无常的,没必要对其耽著不舍。

《大智度论》中有个故事说:一个人奉命出远门办事,晚上住在无人的破屋子里。半夜时来了一个鬼,身上背着一具尸体。他吓得全身发抖、毛骨悚然。不久又来了一个鬼,说那尸体是他的,骂前面那个鬼为什么偷他东西。两个鬼为此争斗起来,互不相让。

经过一阵争执,先来的鬼说:"我们不要争了, 这里有个人,让他评判尸体究竟该属于谁。"那人听 后特别害怕,心想:"这两个鬼的力量都很大。如果 我照实说,后来的鬼一定发脾气,加害于我,说实话 就会死;假若不说实话,先来的鬼也会发脾气,加害 于我,说妄语也会死。既然都免不了一死,我为什么 要说妄语呢?"于是他回答:"这尸体是前面鬼带来 的,应该属于他。"

后来的鬼听了,果然大发脾气,暴跳如雷,把他一只手拔下来,扔在地上。先来的鬼就从尸体上取下一只手,补回他身体上……如是这般,后来的鬼把他两臂、两脚、头、胁等全身各部分都拔下来,先来的鬼就用尸体的相应部分又给他补回去。随后,这两个

鬼共同将他被拔下的残肢吃掉,擦擦嘴扬长而去<sup>88</sup>。

事后这人再三看看自己, 百思不得其解:"我母亲所生的身体,已被这两个鬼吃掉了, 而现在这个身体, 尽是别人的身肉, 那我到底是有身还是无身? 若说有, 这些都是别人的; 若说没有, 现在这个又是什么?"

于是他跑到众比丘那里,把自己的经历详细讲了,询问他们:"我是有身还是无身?"诸比丘说: "身体上本来就没有'我','我'只不过是五蕴假合, 并非真实。"他的根基不错,听后豁然大悟,当下证 得阿罗汉果。

所以,我们的身体若详细观察,跟尸陀林中的尸体并无差别,然由于无始以来的迷乱执著,每个人都把它误认为是"我",进而为此造业受苦,这是非常不值得的。因此,通过这样的观察,大家要认清五蕴不是"我"。

还有,平时的行住坐卧、所作所为,也要全部观 无常。那么,如何在生活中观无常呢?下面具体讲 几个例子:

# (一) 走路

在道路上行走时,要观想这条路是无常的,从粗 大角度来讲,它终究会被各种灾害所毁,从细微角度 而言,它是刹那刹那迁变的;同时,你身体也是无常

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> 《大智度论》云:"后鬼大嗔,捉人手拔出着地,前鬼取死人一臂拊之即着。如是两臂、两脚、头、胁、举身皆易。于是二鬼共食所易人身,拭口而去。"但《妙法莲华经文句》在讲离婆多的公案时,说被拔掉的是"四肢",如云:"空亭中宿,见二鬼争尸,告其分判,设依理枉理俱不免害,故随实而答。大鬼拔其手足,小鬼取尸补之。食竟,拭口而去。"

的,以后不一定再路过这里。既然如此,一举手、一 投足都要如理如法,始终以正知正念摄持自己。如《般 若摄颂》云:"行住坐卧具正知,视轭木许无心乱。"

对于无常,世间人在亲友病逝时,才有一点感触,伤心以后再也见不到他了。而作为修行人,即使两个人身体很健康,离别时也应该当成永别:"我们以后不一定能见面了,极乐世界再见吧!"时时有种无常观,这是相当重要的。世间人或许觉得这不吉祥,但实际上并非如此,修行人之间需要一种观无常的微妙缘起。

#### (二) 住处

所居住的处所,从现相上讲是无常的,没有什么可贪执的;从实相上讲,就像具髻梵天对舍利子所说,释迦牟尼佛的娑婆世界是清净刹土,我们应当如是观想,不能认为这是脏、乱、差的地方。很多修行不好的人,看这个世界肮脏不堪,所接触的人也全部视为妖魔鬼怪,这样的心态对修行极有损害。

## (三) 饮食

饮食受用是无常的,如果你有一些修行境界,应 当享用禅定的美食。

以前,米拉日巴尊者在山中节食苦行时,许多空行母现身供养衣食,并说:"尊者啊,您在修行的时候,如果吃一点人间的食物,穿一点衣服,同时服用一点点空行的妙食,对禅修和善行会大有帮助。这些衣食,我们会替您筹备的。"尊者回答:"世间人所有的财物和资具,是不能与修行人的觉受和证解相比的。因为我有了禅定的妙食,故世间的衣食和享受有

## 没有都无所谓!"

我们若有这样的境界,当然是最好不过了;但即便没有,饮食也要比较清净,切莫沾染罪业的过患。我以前一直强调,每人一天三顿饭,千万不要杀生。有些人早上吃一只青蛙,中午吃一条毒蛇,晚上吃一只鸡,尤其是生活在海边的人,每顿饭吃掉的众生不是一两只,而是无数只,这种人比屠夫还残忍、比恶魔还可怕,不如早一点离开世间好。

此外,我们除了尽量吃素,每次吃饭还应供养三宝,或者行持过午不食,以清净心来过清净的生活。

## (四) 睡眠

躺卧睡眠是无常的,如果在贪心、痴心中入睡,则无实在意义,即使做梦也是一种迷乱。但若有密法生起次第和圆满次第的境界,便可将迷乱修成光明境界;退一步说,纵然没有这种境界,睡时也应观想佛陀发光,遍布自己的周围,在这样的修法中安睡。

## (五) 财富

拥有的珍宝财富是无常的,故当依止圣者七财——信心、持戒、多闻、布施、知惭、有愧、智慧。

世间人对有漏的财物极为重视。前段时间,有些台湾居士去一个寺院参加开光仪式,当时在场有一个藏族老乡,我以前认识。她整个身体装饰得金光闪闪,十个手指戴满了金戒指,脖子上也有很多金子,一块一块的……那些台湾居士见了,都说她这样做实在是浪费,平心而论,这种打扮十分俗气,一点也不好看。

所以,水平不太高的人,认为财富是身份的象征, 把拥有高档的衣服、轿车、房屋,当作是成功的标志。 而修行比较好、境界比较高的人,视钱财如粪土,根本不把这当回事,他们唯一重视的,只是净戒、信心、知惭、有愧等圣财。

当然,作为修行人,所有的行为特立独行,一点都不随顺世间,也有一定的困难。但不管怎样,无论你在什么情况下,都务必要重视圣者七财。

## (六) 亲友

亲朋近邻是无常的,整天随顺他们也没什么意义,所以应当远离闹市,前往寺院或寂静处激发出离心,到了那时,你自然而然会珍惜时间。

其实珍惜时间很重要。如果你现在不珍惜,没有好好修习,以后不一定有这个机会。明代的一元禅师说过:"西方故国早回还,人命无常呼吸间,有限光阴当爱惜,今生蹉过出头难。"因此,明白这个道理后,大家要有一种出离心,觉得这个人身太难得,必须充分利用起来。有些刚刚出家的人,也许会有一点出离心,但这个需要长期保持,不然的话,一时的冲动、三分钟的热血并不可靠。

# (七) 名利

名誉地位是无常的,作为真正的修行人,没必要 去希求这些,应恒常身居低位。

现在有些人活得特别累,为了小小的地位,一直勾心斗角、尔虞我诈,实在是没有意义。当然,如果你有地位对众生有利,那有一些也可以;但若对众生毫无利益,则应像噶当派的大德一样,内在虽有不可估量的功德,外在却甘愿默默无闻,以一个普通人的身份发心、做善事。

### (八) 语言

言谈话语是无常的,平时说些无稽之谈没有意义,有时间的话,应督促自己念咒、诵经。

《窍诀宝藏论》中讲了要断除的六种大错误<sup>80</sup>, 其中对亲朋好友极力取悦,对上师三宝非常冷淡,这 是一大错误;整日无休止地与人闲聊,却从来不愿意 持诵密咒,这是一大错误;真正的法不去修,反而希 求世间八法,这是一大错误……诸如此类讲了很多道 理。

现在有些人,仅仅念莲师心咒一万遍,就抱怨特别累,念一个小时头都要裂开了;而让他讲些是是非非,尤其是说别人的过失,三四个小时还觉得短,甚至要熬夜"加班"。所以,凡夫人确实烦恼深重,做善行的话,就像爬山,一直在算时间,磕半个小时头或念一个小时经,就累得筋疲力尽、奄奄一息;而让他做些世间琐事,马上精神抖擞、活力百倍。这是非常颠倒的。因此,我们行持善法要有毅力、要精进,至于造恶业方面,务必要想方设法加以杜绝。

# (九) 善念

信心、出离心也是无常的,即使依靠偶尔的因缘生起,"我再也不回家了!再也不踏入红尘了!"但过一段时间,可能就烟消云散、无踪无影了。因此,为了稳固自己的出离心和信心,要经常祈祷上师三宝,

<sup>89</sup> 颂云:"断除错误自性之六法:不供今生来世依处师,取悦保护亲友大错误;不 诵悉地根本之咒语,永无休止闲谈大错误;不积信等圣者之七财,积累苦源财产大错误;不修心性本义之实相,成办散乱琐事大错误;不调罪过祸源之我执,追求名闻利养大错误;不作遣无明暗之闻思,自高盲修瞎炼大错误。断此错误趋近解脱道。"

以坚定的誓言来摄持相续。

## (十) 妄念

想法妄念统统是无常的,故当具备贤善的人格。 如今尤其是学术界的人,分别寻思特别重,总觉 得这个不对、那个不对,但这也是无常的,关键是要 具足菩提心、慈悲心,拥有贤善的人格。否则,即使 你再能说会道,口才无人能及,想象力特别丰富,可 对自他有没有利也很难说。

#### (十一)验相

我们在修行过程中,有时晚上做一些好梦,白天显现种种境相,看到光、看到圣尊……这些验相和证悟相也是无常的,没有必要太高兴。

你平时生起强烈的烦恼,从来都不察觉,而稍微有一点觉受、有一点境界,就开始到处打电话:"我开悟啦!看到什么东西了。"其实看到什么并不重要,内心转变才最重要。若将人身难得、寿命无常的道理,反反复复在心中观修,对此真正产生定解,然后修更高的法才会事半功倍。否则,暂时的一些验相并不稳固。

卓沃衮波上师曾说:"总之死亡无常法,自之相续若未生,密集之法亦不深;相续生起死念时,三皈之辞也高深。"的确,基础没有打好的话,表面上能看到明点,接受过《上师心滴》等最高的密法,也只不过是冰上建筑,因为没有观好无常,这种境界不会长久,很容易被世间种种迷乱夺走。所以,真正要修行的人,基础一定要打牢,这是我一而再、再而三强调的,希望你们牢记于心。

对我而言,并不是特别吝啬,不愿给你们传密法。 实际上传密法不太难,即便是《上师心滴》的一个引 导文,也可以在一个礼拜或一个月中全部讲完。文字 上我应该会讲,但你们没有修完加行的话,很多境界 根本得不到,即使得到了,也不稳固。

所以,大家一定要把共同四加行、不共五加行修好,然后在此基础上,再修一些甚深法要,这样修行才会成功。否则,每个人的风脉明点不同,你暂时可能出现一些验相,但这只是道位的验相,很容易退失,故不必对此十分耽著,务必要追求果位的验相,即达到大圆满第四步境界——法性尽地。到了那时,你已了脱生死,就像雄鹰翱翔虚空一样,可自在操纵死亡,死亡到来也无所畏惧,从此之后无需修行了。

其实,禅宗也有这种说法。不久前,我听了来果禅师的一些开示,他再再强调光是念佛诵经,不能断除轮回根本,要想真正了生脱死,必须通过参"念佛是谁",来认识心的本性。他讲的与这里基本相同,到了法性尽地时,认识了心的本性,就会像米拉日巴尊者、无垢光尊者等无数持明大德一样,生死掌握在自己手中,根本不会害怕死亡,甚至可不舍肉体前往清净刹土。

当然,作为凡夫人,我们肯定害怕死亡。圣天论师在《中观四百论》中说过:"于此大苦海,毕竟无边际,愚夫沉此中,云何不生畏?"米拉日巴尊者也说:"吾初畏死赴山中,数数观修死无定,已获无死本坚地,此时远离死畏惧。"米拉日巴尊者最初造了很多恶业,他担心来不及忏悔就死了,如此必定堕入

恶趣,于是跑到寂静的地方,依止玛尔巴罗扎接受了 窍诀,对寿命无常再再地串习,最终获得无死的坚地, 摆脱了对死亡的恐怖。

很多道友也是这样,想起以前没学佛时的恶行, 自己非常害怕死亡,于是进入佛门专心致志地修行。 到了一定时候,虽不敢说像前辈大德那样获得了成就,但至少明白,如果自己没学佛,早晚肯定不断造业,而今一方面不会造那么可怕的业,再加上终身学习佛法,过着清净的生活,死时应该有一些把握,不会特别畏惧了。

现在也有很多居士,通过学习佛法,命运和生活完全变了,这非常好!不管世人对你有何看法,作为修行人,必须要有一些改变。我们学院有很多道友,常抱怨自己业力深重、修行不好,其实跟你以前比起来,现在虽说修行不是很好,但造业不是那么严重,这也是值得庆幸的。否则,假如你没有抛弃原来的生活方式,可能每时每刻都在往地狱大步前进。有些人以前天天吃海鲜、吃活鱼,洁白的牙齿上,流下一滴一滴的鲜血,他却没觉得自己多恐怖、多残忍。而现在通过佛法的慈悲教育,很多人完全醒悟了,这不能不说是一个进步。

前几天,有个人给我写了封信,说自己学习《入行论》后,对我的感激千言万语道不尽,就在一张大大的纸上,写满了感恩、感恩……其实对我倒没什么可感恩的,但对《入行论》这样的大乘教言,确实要有感恩之心,因为它改变了我们的一生,这不是用财富或地位可以衡量的。

总之,通过修持无常法,我们要像米拉日巴尊者一样,证得无来无去的不死果位。佛陀在因地时也是如此,《涅槃经》中记载:往昔,佛曾示现为一外道婆罗门,在雪山中修菩萨行。当时无佛出世,也无有教法。帝释天为了试他的道心,化现为极其恐怖的罗刹形象,来到他面前宣说半偈法:"诸行无常,是生灭法。"菩萨听后,觉得此半偈为三世诸佛的正道,于是恳请他讲完后面部分。罗刹不肯,要求他除非以血肉作供养。菩萨欣然答应了,于是罗刹宣说后半偈:"生灭灭已,寂灭为乐。"

得到法之后,菩萨欢喜异常,遂于石壁、树木上,处处书写:"诸行无常,是生灭法,生灭灭已,寂灭为乐。"(这是一切诸法的根本。有些道友常在经堂柱子上贴很多"止语",其实这倒不用,你要贴的话,应该贴这个偈颂。)后为兑现自己的诺言,他攀上高树,纵身跳下。此时虚空中传出美妙音声,帝释天恢复身相,接住菩萨,对其忏悔、顶礼、赞叹后返回天上<sup>90</sup>。在《释尊广传》和其他本师传中,也讲过这个公案。可见,无常法是真正的解脱之门,为了听闻此法,付出一切也值得。

关于修持无常, 塔波仁波切从三个层次教诫我们:"开始的时候,害怕生死所追,务必像鹿子逃出笼子一样义无反顾;中间的时候,务必像农夫辛勤耕耘田地那样,做到死而无憾;到了最后,要像大功告成的人一样,做到心安理得。"

意思是说,修无常的过程中,最初要像野兽逃离

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> 以此为半偈法舍身之因缘,释迦佛迅速圆满十二劫资粮,较弥勒菩萨提前成就 无上佛果。

猎人的笼子一样不会回头。有些人刚生起无常观时,什么都不管了,非要出家学佛,别人怎么劝也劝不住,母亲昏倒也好,父亲恐吓也好,无论家里发生什么事,都动摇不了他的决心。这是很好的,如果没有这样的出离心,则无法从世间琐事中解脱出来。

中间的时候,要像农民耕地一样勤勤恳恳,最终获得一定的把握,就算死也没有遗憾了。

到了最后,一切修行皆已成办,自己心安理得。 就像上师如意宝在《快乐之歌》中所说: "死也快乐, 活也快乐,一切都快乐。" 贝若扎那在擦瓦绒时有一 个《满足快乐之歌》,其中也讲了很多这方面的教言。 不过,世间人的快乐与修行人的大不相同,我看过一 本书叫《我就是快乐的人》,里面的很多快乐,似乎 没有多大意义,它不是修行上的快乐,更不是生死自 在的大乐。

塔波仁波切还说:"最初的时候,务必要像箭中人的要害一样,认识到没有空闲;中期阶段,要像死了独子的母亲一样,专心致志地修行;最终要了达无所作为,如敌赶走牧童牛。"

意即修无常的时候,最初应像箭射中自己的要害,其他事情再重要也全部放弃,抓紧时间去抢救。同样,刚生起无常观时,除了修法以外,对什么都不关心,一切都不可能阻拦你。

中间的时候,应像母亲死了独生子一样,日日夜 夜想着他、念着他,对于别的事物,根本提不起任何 兴趣。

到了最后,证得无作无行的究竟果位,此时对一

切万法明明了了,但却无法用语言形容,就像牧童的牛都被怨敌赶走了,一时愣在那里,不知所措。当然,这种证悟境界,并不像牧童被赶走牛那样特别伤心,此处主要是从不可言说、无有可作的角度说明的。

在未生起以上如是定解之前,我们务必要唯一观修死亡无常。普穹瓦格西说:"晨不念死,则昼空过;晚不念死,则夜空过。"香怎耶巴说:"上午若没生起无常之念,中午贪图今世的念头就会抬头;中午若没生起无常之念,晚上就会被贪图今世的念头所俘虏。"汉地寺院上晚课时,也有一句:"是日已过,命亦随减,如少水鱼,斯有何乐?"因此,我们应时时以无常观督促自己,通过各种教证、公案来观修无常,若能如此,久而久之,生起无常观也并不难。

佛陀曾这样赞叹观修无常:"多修无常,已供诸佛;多修无常,得佛安慰;多修无常,得佛授记;多修无常,得佛加持。如众迹中,象迹为最,佛教之内,所有修行,观修无常,堪为之最。"《涅槃经》中也说:"一切众生迹中,象迹为上,是无常想亦复如是,于诸想中最为第一。"在一切众生的脚印中,大象的脚印最好,为什么呢?有些上师解释说它圆圆的,特别庄严,而其它动物的脚印不完整;也有上师说大象走路极具智慧,能绕开一切险处,唯一选择安稳之道,若遵行大象足迹,则可避免任何损害,故大象的脚印最为第一。同样,在一切思维观想中,观无常是最殊胜的。

有些人平时分别念特别重,总喜欢胡思乱想,一会儿想这个、一会儿想那个,老是安住不下来,非常

苦恼。其实你若实在喜欢想,那最好想无常:山是无常的,河是无常的,我是无常的,你是无常的……最终我也会死,你也会死,除此之外,再没有更殊胜的教言了。印光大师当年在他的佛堂里,就供一尊阿弥陀佛像,佛像后面贴一个大大的"死"字。其实想到自己要死了,还有什么放不下?哪样东西能带得去?所以,很多大德对修死亡无常特别重视,这也是他们修行得力的秘诀。

又《毗奈耶经》中说:"对我眷属中如妙瓶般的舍利子、目犍连等百名比丘供斋供物,不如刹那念有为法无常更胜。"在释迦牟尼佛教法中,舍利子和目犍连如妙瓶一般,戒律清净、修行超群、神通无碍、智慧高深,对像这样的一百位比丘供养各种饮食衣物,功德肯定非常大。(不说像舍利子,即便是对一百位普通比丘供斋,功德也不可思议。)但如果你一刹那间忆念无常,这个功德较前者更大。

其实,一刹那间忆念无常,是很容易的,希望各位要经常观修,这不仅是一种修行基础,而且功德也特别大。即使你的分别念再厉害,观想一刹那应该没问题,你就想:"一切都是无常的,世界上没有一人不死,不知我什么时候会死?"通过理论来观察也可以,依靠窍诀来观修也可以,只要好好思维无常,每天坚持这样串习,那么修行境界必定会圆满。

过去很多高僧大德,在每次修行之前,都会观一座无常法,就像修上师瑜伽一样。其实这些窍诀很甚深,大家对此要引起重视。今年我觉得很高兴,因为汉地许多道友以前连基本的法都不懂,不知道哪些法

最深、哪些法最浅,通过这次给大家讲了,相信很多人能从中受益。当然,我能做的,也只是把道理告诉你们,至于修不修,则是你们的事,我不可能抓着你们的胸口,一个一个逼着修。释迦牟尼佛也说:"吾为汝说解脱之方便,当知解脱依赖于自己。"但是有心的人,应该明白这个法珍贵无比、来之不易。佛教的道理跟其他道理不同,有智慧的人可以接受,没有智慧的人也可以接受。就像这部《前行》,大学生、博士生有信心的话,谁都会觉得这无懈可击;而从来没读过书的文盲,也不会认为万法无常不合理。所以,通过这次的学习,希望每个人都能得到一些利益。

尤其是观修无常,平时必须要经常串习。宋朝有个人叫吴信叟,博学多才,一心向佛,他虽在朝廷身居高位,但深知诸法无常之理,从不贪慕荣华富贵。他日日夜夜都观修无常,并请人做了一口棺木,晚上就睡在里面。每到天亮时,要求家仆一边敲击棺木,一边唱道:"吴信叟,归去来!三界无安不可住,西方净土有莲胎,归去来!"他一听这个声音,马上就起来念佛。后有一天,他在念佛的时候,家人听到天乐鸣空,他告诉大家:"金台已到,我也该走了!"说完即安然往生。

在家里修一个棺材,世人会觉得这不吉祥,但对修行人而言,却是观修无常的不共方便。以前博朵瓦尊者捎给奔公甲格西一块氆氇,说他的行装过于简陋,这氆氇可作他死后裹尸之用。若是换成世间人,听了这话必定勃然大怒,因为他们喜欢听的,多是"长命百岁"、"益寿延年",如果有人送礼时说:"这礼物

是给你裹尸体用的。"他肯定把送礼者棒打出门。但 我们修行人,还是应依照噶当派的窍诀来修无常,若 能如此,不管你口头上会不会说,但实际行为中,面 对生老病死时都不会害怕,不像世间人那样特别可 怜。

## 第三十九爷课

#### 思考题

- 1. 按照博朵瓦格西的观点,如果想专修一法,观无常则最为重要,这是为什么?请从六个角度加以分析。
- 2. 什么是"不加改造"的无常观?怎样才能产生这种境界?你相续中有吗?
- 3. 现在很多人特别执著感情、名利,得不到就万分痛苦,这 是什么原因所致? 你身边若有这样的人,你打算怎样劝导 他?
- 4. 无常、悲心、空性这三种境界,应当如何次第生起?请引用教证进行分析。明白此理对你有哪些帮助?
- 5. 请举例说明,对无常生起定解的界限是怎样的?这些公案对你有何触动?
- 6. 通过学习"寿命无常"这一品,你最大的收获是什么?

观无常在修行过程中十分重要,若没有它,修什么甚深广大的法都不能善始善终。这并不是个别人随便讲的,而是古往今来高僧大德们的亲身体验。鉴于此,我特别强调大家修加行,否则,即使上师传一些高深的密法,你通过各种途径也能得到,但与自相续不一定相应。就像造一个建筑、起一栋房子,必须先打好基础,修行也是同样如此,基础没有打好的话,就算暂时得到一点觉受、验相,也不会稳固的。

短暂的人生中,大家若想修有所成,首先要找到 最关键的要诀。如同屠夫杀动物时,必须先找到命根 所在一样,我们作为修行人,务必要依止有经验的大 德,并遵循他所讲的教言。为什么呢?因为真正的高 僧大德对弟众非常慈爱,犹如母亲对待孩子般,会将 毕生中最有意义的教言传给他,以令其获得暂时、究 竟的利益。那么,最有意义的教言是什么?就是修行 不能从最高境界慢慢下来,必须从基础一步一步次第 上去。因此,我们打好基础特别重要。

而在一切基础法中,观修无常尤为关键,如果没有它,修什么法都不会成功。《菩萨璎珞经》云:"人不计无常,贪著三界荣,如风吹落叶,流转随所趣。"我们若没有好好观修无常,必定贪恋三界的荣华富贵,这样结果会如何呢?就像被秋风吹动的落叶飘无定所一样,随业力之风流转于六道轮回中,感受各种各样的痛苦。

然而,现在有些世间人,并不知道自己的身体、受用、地位、财产像水泡一样,没有任何实质,还在一味地盲目贪执,成天追求吃喝玩乐,觉得这种生活极为快乐。其实若真正懂得三界轮回的本性,明白死亡无常的道理,则绝对不会如此安闲。寂天论师也说:"若思今不死,安逸此非理。"如果认为自己今天不会死,从而放逸度日,不励力修行,这是不合理的。

现在讲的这些无常之理,我因为修行境界有限,不可能把最甚深的精髓表达出来,但只要你们再三阅读前辈大德的金刚教言,反反复复地看、反反复复地思维,最终一定会得到利益。反之,假如你名义上是

"修行人",实际上对无常一点都没观修过,那也不叫真正的修行人。因此,每个人在修行中到底扮演什么样的角色,是名副其实还是虚有其表? 大家应该再三观察。

今天继续讲下面的内容:

一位居士曾问博朵瓦格西:"如果想专门修行一 法,修什么法最为重要?"

现在也有很多人提倡专修一法,其他什么都不用修,那最好是修什么法呢?有人可能回答念阿弥陀佛,有人说要修禅宗以明心见性,有人觉得修光明大圆满最好,有人坚持钻研因明极有必要……世间上有许许多多说法,每个人也喜欢不同的窍诀,但博朵瓦格西是如何回答的呢?

格西答道:"如果想专修一法,无常最为重要。 为什么这样讲呢?倘若修行死亡无常,首先可作为进 入佛法之因,中间可作为勤修善法之缘,最后作为证 悟诸法等性之助伴。"

(一)最初:一个人若无常修得好,首先可以趋入佛法。现在很多人之所以不愿意学习、修行,就是无常没有修好,总以为还有大把的光阴可以挥霍,根本没有丝毫紧迫感。倘若明白死亡无常之理,就会觉得来不及了,很快的时间便会去修行。

记得《释尊广传》中讲过:释迦牟尼佛在因地时, 转生为一名叫牛圈生的婆罗门,智慧超群、能力出众, 国王大大小小的事都仰赖他。后来,他厌倦红尘准备 出家,就跟七位国王说:"我打算出家修行,你们日 后有何打算?"国王们异口同声答道:"如果上师能等七年,待我们儿子长大后,将王位交予他们,那时我们定随上师一同出家。"

牛圈生感慨地说:"七年时间太漫长,贪欲很容易就能生起,受用也轻易能令人陶醉,而寿命却朝不保夕。所以,我七年后能否出家很难断言,故一定要先行出家。"

众人一看上师不答应,于是就开始从六年讲起, 五年、四年……七个月、七天,如此一路缩减下来, 但牛圈生始终不同意。(就像我们这里的好多人,刚来学 院便急着出家,但我一直强调必须要等四个月。不过他们今 天学了无常之后,是不是可以用这个理由来反驳我?到时候 我该怎么回答呢?得再好好想一想。)到了最后,这些国王 当天也随他一起出家了。

因此,行持善法一决定下来,最好不要再拖,否则很可能出现违缘。常听有些道友说:"我先要回去处理一些事,挣一点钱,跟单位安排一下,两年后再到这里出家。"结果他回去之后,出离心慢慢就没有了,周围的人劝他不要学佛、不要出家,他也开始随顺他们,原来的壮志豪情逐渐荡然无存了。所以,要造恶业的话,我们应该尽量拖延,明日复明日地一直拖下去;但若是行持善法,则应以最快的速度去行持。

(二)中间:倘若无常修得好,这会成为勤修善法的助缘,不管是想修慈悲心、菩提心、皈依、禅宗境界,马上就会修,不会拖拖拉拉。有些人对无常观得不错,每年都会抽出时间闭关,每天功课也安排得很满,从不轻易浪费时间。其实一个人修行好不好,

关键在于相续中有没有无常观。如果有的话,早上肯定会起得早,晚上也不会天没黑就倒下去,在中间的修行过程中必定很精进。

(三)最后:修了无常之后,最初入佛门很恳切, 中间修行特别精勤,最终证悟法性也不会有困难。所 以,看看历史上的高僧大德,他们并不是无缘无故就 开悟了,还是有一定的因缘和精进。

博朵瓦格西又云:"倘若修行无常,最初可作为 断除此生绳索之因,中间可作为舍弃贪诸轮回之缘, 最后可作为趣入涅槃圣道的助伴。"

- (一)最初:修了无常,首先会断除对今生的贪执。如果没有观无常,不要说长期,就算短短几天,也会对亲友家眷放不下,地位财产、名闻利养舍不掉,认为这些至关重要。
- (二)中间:修了无常,就不会希求轮回的安乐, 不愿转生到天界去,只会一心一意地希求解脱。
- (三)最后:修了无常,趣入解脱一点问题都没有。因为你懂得一切皆是无常,无常皆是痛苦,而解决痛苦的唯一方法,就是依止菩提妙道,获得无上涅槃,故必定会为此而努力。《中阿含经》也说:"如是诸行不当乐著,当患厌之,当求舍离,当求解脱。"意思是,对世间一切无常诸法,不应该去希求耽著,我们要了知它的本质,对其产生厌恶心而舍弃,唯一追求解脱之道。

不管是过去的高僧大德,还是现在有些老修行人,正因为心里有无常观,觉得人生很短暂,为了积累更多的善法资粮,他们每天都起得特别早,一生中

不断地修行,从不放逸。在座很多道友,平时修行也非常不错,不像有些人那样懒惰懈怠。之所以能做到这一点,不仅与自己前世的善根习气有关,与今生观修无常也有密切联系。如果你无常观得好,不可能随便浪费时间,当天的事定会当天完成,该修的法绝不会一拖再拖。反之,假如你没修过死亡无常,一辈子懵懵懂地过日子,很可能会造下许多恶业。

前段时间,有些老年人感慨万分地说:"我们学佛太晚了,什么道理都记不住。如果年轻时就觉悟过来,那该多好啊!"确实,他们说得很有道理,故我们应劝年轻人尽量学佛,他们若能早点醒悟,知道轮回的真相,肯定会认真修行,这样到了老年时,心里也有一定把握。否则,等人生都过一半了,才开始接触佛法,想想以前所造下的无数恶业,势必会后悔莫及。诚如《入行论》所云:"放逸我未知,死亡如是怖,故为无常身,亲造诸多罪。"

那天我看了一下菩提学会的学员年龄,百分之七八十都是中老年人,年轻人几乎没有。年轻人总是忙于工作、家庭、名声、感情,认为这些是最重要的,根本不明白人活着是为什么。直到自己学佛或出家后,回顾以往的经历,才会突然如梦初醒,知道那个时候特别迷茫,所追求的无有任何意义。因此,大家一定要找准人生目标,在学佛的过程中,务必要好好观无常。

博朵瓦格西还说:"观修无常,最初可作为生起信心之因,中间可作为精进之缘,最后可作为生起智慧的助伴。"

- (一) 最初: 刚开始因为修无常,了知一切皆无 实义,临死时唯有上师三宝能救护自己,因而对其产 生无比的信心。
- (二)中间:为了获得解脱,特别精进地修持正法。
- (三) 最后: 通过这样的努力, 在相续中定可生起无我的智慧, 或是禅宗明心见性的境界。

博朵瓦格西还说:"如果观修无常,并且能在相续中真正生起的人,起初可成为求法之因,中间可作为修法之缘,最后作为证悟法性的助伴。"

- (一)最初:如果生起无常观,不可能天天耽执 世间琐事,必定会抛弃一切,前往寂静地方依止善知 识,认真求法。
  - (二) 中间: 不断精进修行。
  - (三) 最后: 必定获得证悟。

就像现在城市里的居士学佛,有些完全是一种表面形象,只是报个名、领个法本而已;有些则学得特别好,最初闻思的意乐很强烈,中间每个步骤、每个要求都认认真真去执行,最终虽不敢说大彻大悟,但对佛法还是有一定认识——原来对无常一点都不了解,而现在彻底明白万法是刹那变化的,没有什么实质可言。能了知这一点,也是一种开悟。有些人总以为,所谓开悟必须要超凡入圣,但这对一般人来讲,有点不太现实。实际上,只要你明白以前不明白的道理、知道以前不知道的功德,也算是一种"开悟",只不过是个小开悟罢了。

博朵瓦格西还说:"倘若修行无常,并且能在相

续中生起无常观,则初始可作为擐甲精进之因,中间可作为加行精进之缘,最终可成为无退精进的助伴。"

- (一)最初:懂得诸法皆为无常之后,就像战士 入沙场前先要披上盔甲一样,自己定会披上精进的盔 甲,发誓从今以后一定要好好修行。
- (二)中间:在实际行动中,必定会真正去行持, 而不只是口头上说说。
- (三)最后:这种精进永不退转,不像有些人那样,开心就去做做,不开心就完全放弃,因自己的心情、忙碌而改变。

因此、这三种精进都依靠修无常而得到。

综上所述,博朵瓦格西简明扼要地宣说了观修无常的重要性。如果我们真的生起无常观,许多修行境界自然而然会获得。

帕单巴尊者也曾说:"如果相续中生起了无常观, 最开始可作为步入正法的因,中间可作为精进的鞭子,最终也能获得光明法身。"

(一)最初:如果自己生起了无常观,最开始可以步入佛门。有些道友也经常说:"我如今之所以能在学院出家,是因为当初发生了一些无常……"

有些人喜欢口口声声说无常,开始时是觉得比较好玩,但慢慢思维之后,发现事实的确如此,里里外外的事无一不是无常。于是产生了一种紧迫感,觉得人生不能白白浪费,为选择今后的道路,自己通过不同的因缘来到学院,在这里长期闻思修行,一呆就是十几年——学院很多道友出家学佛,都有这个缘起。

所以, 无常最初是趋入正法之因。

- (二)中间:一个人没有无常观的话,天天都会懈怠散乱,而一旦观修过无常,就像有条鞭子在抽打自己一样,修行始终不敢放松下来。
- (三)最后:通过修持无常,很快就能获得光明法身。记得以前有个国王,他最宠爱的王妃被判定只有7天寿命,无奈之下,国王只好将其交给一位女阿罗汉。女阿罗汉让王妃剃发出家,并嘱咐其观修无常。7天之后,王妃果然离开了人间,但因无常法的加持力,她转生于天界。后以天人的身份,来到释迦牟尼佛面前聆听正法,最终现见了真谛。可见,无常法只要在耳边听到,然后对其进行思维,就可以断除轮回的根本,获得真正的解脱。

反之,倘若你没生起不加改造的无常观,仅仅在表面上求求法、修修法,则只能成为佛教油子<sup>91</sup>的因。何为"不加改造"呢?法师给你讲无常的时候,你觉得对对对,下课后看器世界、有情世界也都是无常的,这是一种勤作观修的无常观。而你什么时候自然觉得一切都是无常,地位也好、财富也好、别人的评论也好,均无实在意义,对这个虚幻的世界不会贪执,就像大圆满的修行人一样,境界中是愣然、明然、恍恍惚的感觉,这才对无常之理有了一定体悟,生起了"不加改造"的无常观。

有些人对世间的贪执特别可怕,得不到梦寐以求的地位、朝思暮想的感情,就万分痛苦、生不如死,

<sup>91</sup> 佛教油子:入佛门闻法修法越多,其相续越难调化,终成与佛法背道而驰之人。

这个原因是什么呢?就是没有观修过无常。曾有一则公案说<sup>92</sup>:有个国王(嘎那日巴)和一个王妃感情特别好,多年来二人两情缱绻,难舍难分。一天国王突发奇想,想考验王妃对自己的感情有多深,就让仆人谎称国王被老虎吃掉了,自己则躲在王宫的花园里,观察王妃的反应。王妃听到这个消息后,五脏俱焚、伤心过度、当下气绝身亡。

国王特别后悔,把王妃的尸体背到尸陀林,终日守护在旁边,寸步不离,一边痛哭一边深情呼唤王妃的名字——瓦邦嘎娜。尸体慢慢腐烂成白骨,白骨又渐渐地风化,但他始终没有离开。就这样,他在尸陀林里过了十二年(也有说是八年)。

后来有位上师想救度他,就拿一个瓦罐去了尸陀林,到他附近故意两手一松,瓦罐掉在地上,摔成了一堆碎片。上师装作伤心欲绝的样子,一边哭喊一边叫着"瓦罐"的名字。

国王见后忍无可忍,暂时停止了对王妃的思念和呼唤,过去劝他:"你这个人真的很笨!瓦罐破了,值得这么伤心吗?难道它会永远不碎?你再找一个瓦罐不就完了。"

上师反过来说:"你这个人比我更笨!我的瓦罐碎了,至少还有碎片,你的王妃现在连微尘也不见了,你还在这里痛苦不堪。"

国王如梦初醒, 顿然明白一切都是无常的, 进而对上师生起信心, 请求他摄受自己。后在上师的调化

-

<sup>92</sup> 详见《显密宝库 18—圣行集萃》之《密宗大成就者奇传》。

下,他完全证悟了心的本性,成为了不起的大成就者。

因此,你们以后若见有人离婚了、失恋了,也应拿个罐子在他面前摔碎,然后假装失声痛哭……这是一个窍诀啊,可能会起点作用!(众笑)不过有些人的根基不同,道理上就算给他讲明白了,他心里仍然十分痛苦,我们实在是爱莫能助。但不管怎样,修无常确实是甚深的法门,倘若没有这个基础,表面上的修行起不到任何作用,只有真正具备了无常观,修什么法才会很容易。

帕单巴尊者又说:"在西藏的修行人中,没看见一人有死亡的念头,也没发现一人遗留在世。身着僧衣的人累积财产,难道是要供养阎罗王吗?收藏一切奇珍异宝,难道企图暗地里贿赂阎罗卒不成?目睹这些西藏修行人,会让人禁不住仰天哈哈大笑!"

尊者把藏人说得比较差劲。据历史记载,他在藏地时,西藏约有 1000 万人,这么多的人当中,竟连一个修行好的都没有。不过,他后来见米拉日巴尊者时说:"西藏的修行人中,达到无所求、无作、无修的就数你了,除此之外一个也没有。"因此,可能他说那话时,还没遇到米拉日巴尊者吧。

尊者来过藏地五次,当时佛教比较兴盛,噶当派、 宁玛派的很多大德都在山里修行,那时候的西藏人, 我觉得还是不错,起码比现在强多了。他之所以那样 讲,或许是针对大多数人,呵斥他们无常修得不好, 没有一人想过死亡无常。

尊者看西藏人不好,有时候我看汉族人这边,确实也有一些想法:好多念佛的人似乎都在执著名相,

从来不想从三界轮回中获得解脱,只是把极乐世界当作天堂,一心追求的无非是生活快乐;好多坐禅的人也没想过救度无量众生、为众生而成佛,只是觉得坐禅很舒服,杂念一下子就消失了。如今不管是寺院的出家人,还是世间上的修行人,都有些不太合理的现象——我常有这种感觉,但是不敢讲。

帕单巴尊者还说:"谁具广闻我慢高,修行好者 积财宝,谁依静处多散乱,谁离故乡无羞愧,彼为形 象修法者。彼等喜爱造恶业,虽已见到他人死,然却 不知自将亡,此等一切诸过患,皆由未修无常致。"

看看如今的修行人,有些虽然广闻博学,学问超群,可是傲慢心非常重;有些自称为修行好的舍事者,是了不起的大成就者、大上师,但积累财产比一般人还厉害;有些虽然依止寂静地方闭关,却想尽一切办法召集很多人,或者天天听录音机,特别特别散乱;有些离开故乡之后,由于别人都不认识自己,故做事肆无忌惮,毫无惭愧之心。具有以上弊病的人,都是形象修行者。这些人喜爱造恶业,尽管天天见别人死亡,却从未想过很快就会轮到自己。这一切的过患,皆源于没有观修无常所致。

所以,不论是出家人、在家人,无常没有修好的话,不可能成为真正的修行人;倘若无常观得好,修什么法都会很成功。尤其是大悲心也依靠观无常而生,若能明白《入中论》中所说的众生犹如"动水月",刹那刹那都在无常变迁,离不开痛苦的本性,大悲心自然而然就会生起。圣天论师亦云:"故说凡无常,一切皆是苦。"但凡具无常性的法,肯定是痛苦的本

质,没有什么快乐可言。有些人找到称心的工作、拥有美满的家庭,就自认是天底下最快乐的人,其实快乐的背后往往隐藏着痛苦,今天的笑声,也许会变成明天的哭声,贪执这些又有什么用呢?根本没有实在意义。

修了无常以后,就算你从来不学佛,也可找到正确的人生目标。记得索甲仁波切在《西藏生死书》中写到:1976年,有位美国妇女去纽约拜见第二世敦珠法王。她原本对佛教并不热衷,只因自己病得很严重,绝望之余,什么事情都去尝试,甚至想看看一位西藏上师。当时索甲仁波切担任她的翻译。她走入房间,见到法王很慈悲、亲切,感动得掉下了眼泪(许多居士常说,自己一见穿红衣服的出家人,就觉得很亲切,这些我不太相信。可能是他以前见到的人都有头发,现在突然看见一个没头发的,就感觉很可爱吧),冲口而出说:"我只能再活几个月了,您能帮助我吗?我快要死了。"

出乎她的意料,法王温和而慈悲地笑了起来,平静地告诉她: "不仅是你,我们大家都正在等死,只不过是迟早而已。"听了这几句话,她的焦虑当下消失。于是她皈依了佛门,在法王面前接受一些面对死亡的窍诀,明白死亡中存有解脱的希望。最后,她不仅接受了死亡,而且因为全心全力投入修行,奇迹般地获得了痊愈。

索甲仁波切说,诸如此类的例子,他听过许多许多。有些人到了绝症晚期,只剩下几个月可活,但当他们闭静潜修,真正面对死亡时,竟然治愈了。这告诉我们什么?接受死亡无常能改变一个人的人生态

度,发现生死之间的微妙关系,如此一来,很可能产生戏剧化的治疗效果。

总而言之,观修无常能开启一切修行之门。不管 是世间人还是修行人,修持无常都不可缺少。当然, 这种修持不能只停在表面上,务必要依照这些文字去 实地行持。

一位居士曾向博朵瓦格西请教消除恶缘的窍诀, 格西回答说:"你应当屡屡思维死无常,如果生起必 定死亡的唯一观念,那么净除罪业无有困难,奉行善 法也无有困难。如若在此基础上,你能常常修持并在 相续中生起慈悲心,那利益有情也不是难事。倘若在 此基础上,再多多修行诸法实相空性,而且在相续中 已经生起,到那时清净迷乱也不会有困难。"

这个教证十分重要,大家一定要切记! 我以前讲《大圆满前行》时,曾要求你们把这个教证和下面如来芽尊者的教证背下来。

意思是说,我们修行分为几个步骤,第一步:若 再三思维死亡无常,真正生起无有改造的无常观,则 断除罪业、行持善法没有丝毫困难。现在很多人连一 百天的观修都很费力,念一百万心咒也不行,修五十 万加行更难如登天,这是为什么呢?就是无常修得不 好。如果你无常修得好,行持善法一点困难都没有, 遣除恶业也会易如反掌。

第二步:在修无常的基础上,若常常观修众生沉溺在轮回中,非常可怜,从而生起无伪的慈悲心,那么利益有情也不会困难。有些上师悲心特别切,身体再不好、心情再怎么样,也阻挡不了他的利生事业。

在悲心的引发下,他把利益众生完全当成自己的事,就像母亲给孩子做事任劳任怨一样,他为众生操劳也从来不觉得累。反之,有些人相续中若没有悲心,干一点点事,也会跟你讨价还价:"哎呀,这给我多少钱哪?不行不行,太少了!"

第三步: 在修悲心的基础上, 若再不断修持诸法 实相, 抉择一切都是空性、无我, 那很容易斩断对万 事万物的迷乱执著, 生起密法中本来清净的殊胜境 界。

因此,观修无常、悲心、空性这三者,是博朵瓦格西给我们留下的教言。但这些一定要有次第,否则,你先受密法灌顶而修空性,然后再观悲心、修无常,这样次第就不对了。所以大家应该注意:必须要从无常开始修起。

如果你真正生起了无常观,则定能像呕吐症患者不愿吃油腻食物一样,彻底舍弃对财物、名声等今生世间的一切贪执。如来芽尊者不止一次说过:"我无论看见世间如何高贵、如何权威、如何富裕、如何俊美之人,也不会生起刹那羡慕之心,而唯一注重前辈大德的事迹。这是为什么呢?就是因为自己生起了少许无常观的缘故。因此,我除了无常以外,再没有更殊胜的教言传授给别人了。"

这些大德的教言相当珍贵,大家一定要记住,并尽量对照自己:"我是不是这样的?会不会见到别人有一栋好房子、开一辆好车、当了局长或县长,就羡慕得不得了,想方设法去追求这些?"如果无常修到了一定境界,你必定会淡泊名利,正如世人所说"宠

辱不惊"、"去留无意",对一切都不会特别贪著。

那么,对无常生起定解的界限是怎样的呢?

应像喀喇共穹格西那样。格西在后藏的觉摩喀喇山修行时,岩洞口有一荆棘丛,常挂到他的衣服。开始他想砍除,但转念一想:"唉,我也许会死在此山洞中,不知是否再有出去的机会,还是将修行妙法放在首位吧。"当他再次出洞时,又想"不知道能否再返回这个山洞",于是一直没有砍荆棘丛。就这样,他连续在这个洞里修行了多年,最后已经获得了成就,可依然没有砍除荆棘丛。

(表面上看,这是一个普通的故事,可里面有非常甚深的窍诀。我们有些道友不是这样,在寂静的山沟里,一定要修富丽堂皇的房子。今天我就看到几间,觉得他们无常观得真不错,若被喀喇共穹格西见到了,肯定很"随喜"他!)

还有一个修无常观的表率,那就是持明无畏洲尊者,亦即智悲光尊者。尊者有个秋季七月沐浴的水池,没有阶梯,进入时很困难。弟子问:"是否需要在此修一阶梯?"他拒绝道:"不知道明年还有没有机会在这里沐浴,何必那么费事呢?"他一直不让,并常常教诚弟子修无常法。

现在有很多修行人,对于修行一拖再拖,做其他 琐事则快马加鞭;而前辈大德们与此恰恰相反,他们 无论在什么情况下,都将修行摆在第一位,其他事情 可以慢慢来。不然的话,"明日复明日,明日何其多? 我生待明日,万事成蹉跎。"修行若一直往后拖,今 天该念的经推到明天,但明天还有明天的事,不行又 推到后天再念……这样下去的话,最终什么法也修不成。

所以,我们应当珍惜眼前的时光,正如陶渊明在诗中所言:"盛年不重来,一日难再晨,及时当勉励,岁月不待人。"在没生起不加改造的无常观之前,大家一定要在加行发心、正行观修时,千方百计调整自心。很多人总是问我:"这个无常法要修多少天?"其实此处已讲得很清楚了,你相续中没有生起这种定解之前,不管是一百天、两百天,还是三年、五年,都要一直修下去。这样到了最后,你才会明白一切都没有实义,只有修法最有意义。

当然,我们修的时候,必须要具足三殊胜:首先为了众生发菩提心,闭着眼好好祈祷诸佛菩萨、空行护法,加持自己一定要生起无常观;然后通过理论也好、实修也好,用各种方法调整心态观无常;最终生起无常观之后,要将此善根回向一切众生。总之,务必要追循圣者前辈的足迹,尽心尽力、勤奋努力地修持。

#### 下面是本品的总结文:

无常现前反而执常有,老年到来反而以为幼, 我与如我邪念诸有情,相续生起无常祈加持。

华智仁波切谦虚地说: 无常明明就在眼前, 不管 是周围的万事万物, 还是自己的身体寿命, 皆为示现 无常的善知识, 但我却反而把这些执为常有; 老年明 明已经到来, 可我还以为自己特别年轻。对于我和像 我这般迷惑的众生, 祈愿诸佛菩萨加持, 一定要生起 无常观。

有了无常观的话,修什么法都很容易,不用上师 拿教鞭天天管着你,也不用管家时时刻刻盯着你,你 自然而然就会想修行。即使上师不让你修,你也会想 方设法请上师开许:"我马上就要修啊,不然来不及 了!人生太短暂,无常瞬间便会降临,您可否开许我 每天修一个小时……"因此,真正的修行人,对无常 法十分重视。

### 祈祷上师法王如意宝:

自大圣境五台山, 文殊加持入心间, 祈祷晋美彭措足, 证悟意传求加持。

### 祈祷遍智无垢光尊者:

托嘎雪山宝藏颈,圆诸功德喜乐园, 二义精藏瑜伽士,祈祷龙钦绕降贤。

### 祈祷全知麦彭仁波切:

心显文殊师利智,勤学普贤行愿义, 持佛佛子事业者,祈祷文殊上师足。

祈愿上师身口意之殊胜加持, 无余融入我等弟子之相续, 以成办弘扬佛法、利益众生的广大事业!

祈愿每个众生均能生起无常观! 祈愿每个众生均能生起无常观! 祈愿每个众生均能生起无常观!

### 【寿命无常之引导终】

## 第四十节课

#### 思考题

- 1. 修持共同四加行,分别可断除对什么的执著?你对此有何体会?
- 2. 在学习"轮回过患"之前,为什么要先确信前世后世存在? 请举例说明,其他宗教对此持何态度?了解这些有什么必要?
- 3. 请引用教证说明, 佛经中对轮回有哪些比喻? 请解释其中任一比喻的意义。
- 4. 观轮回痛苦、修菩提心中,都提到了"众生彼此之间没有不当过父母的",二者的侧重点有何区别?请谈谈你的认识。
- 5. 这节课讲了哪两个问题? 你对此能产生定解吗?

今天开始讲"共同加行"的第三个引导文:

### 三、轮回过患

这个修法也很重要,希望大家在学习过程中,一 定要认真听受。接下来过后,该辅导、该预习、该修 学的,应该精勤地对待。

表面上看来,加行中的"人身难得"、"寿命无常"、 "轮回过患"等修法比较简单,可实际上真正修起来 时,比其他有些修行还要难。比如说,修风脉明点、观本尊、念咒语,心相对而言容易集中,但这里的修行范围比较广,内容也很深奥,以致许多人刚开始修时,根本没办法入手,心也无法静下来找到感觉。当然,这也是我们行持善法的种子比较薄弱所致,但不管怎样,在修加行的道路上,千万不能中途夭折,否则,这些法如果没有修成功,除了极个别利根者以外,一般人很难修成其他的法。

所以,这次我特意安排了较长时间给你们传讲。 或许有人认为:"这个时间太长了,没有必要!"可是 我经过再三考虑,觉得大家若在共同加行上磨练的时 间比较长,修不共加行会比较方便;然后在不共加行 上,若也花一定的精力来修学,那以后修什么法都没 有困难。退一步说,就算你没有修其他法,但只要能 修成这些,也没什么可遗憾的了。

这一点,刚入佛门的道友不一定能感觉到,但你若对此终生奉行,到了晚年时,必定会明白:"当年正因为我把共同加行和不共加行修得非常扎实,如今成了一个很好的修行人。假如我刚开始就爬到最高的山顶,现在很有可能已不是这样了。"所以,鉴于以上这些原因,我这次对《前行》作了详尽解释。

在宣讲每一引导文之前,华智仁波切都有个偈颂 赞叹上师如来芽尊者:

了达轮回诸事无实义,唯以大悲利益诸有情, 不贪有寂依教行大乘,无等上师足下我敬礼。

"了达轮回诸事无实义": 他的上师完全了达轮

回一切事物皆无实义。什么是轮回一切事物呢?对世间人而言,就是降伏敌人、护持亲友,以及赚钱、工作等;对修行人而言,则是为后世获得善趣而禅修、念佛。这些无法令我们脱离轮回,故都没有多大意义。

"唯以大悲利益诸有情":他唯一以大乘的慈悲心来利益一切众生。从如来芽尊者的传记中可以看出,他从小直至圆寂之间,唯一的行为就是利益众生,始终把利他大事放在首位,对个人的牺牲和付出毫不在乎。

"不贪有寂依教行大乘": 以智慧不贪著轮回之边,以悲心不贪著寂灭之边,遵照大乘佛教的宗旨,以六度万行行持正法。

"无等上师足下我敬礼": 在如此三界无与伦比的上师足下,华智仁波切恭恭敬敬地顶礼,祈求上师加持自己早日生起对轮回的厌离心,得到超越生死的果位。

以前,阿琼堪布的弟子夏珠仁波切曾要求:在修加行的时候,每次一定要先念前面的偈颂,然后闭眼合掌虔诚祈祷:"请根本上师为主的历代传承上师、诸佛菩萨加持,让我相续中早点产生轮回无有实义的定解,并能生起看破世间的无伪出离心!"如是祈祷之后,自己再开始进行观修。

"寿命无常"像这里一样,前面也有一个偈颂<sup>93</sup>。 所以,你们修每一个引导时,都应把这些偈颂当作祈 祷文来念,然后一心专修,这样可以得到不共的加持。

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> 颂云:"现见三有无常幻化相,舍弃今世琐事如唾涎,苦行修习追随先辈迹,无 等上师足下我敬礼。"

我个人认为,诸佛菩萨的加持很重要,假如没有以恳切的心来祈祷,自相续中的智慧不可能引发出来。虽然诸佛菩萨对任何众生都平等无偏地以大悲心关照,但这也需要一种信心的因缘,否则,无边的加持不可能无缘无故就融入你心。所以,平时在修行过程中,我们一定要祈祷上师、诸佛菩萨。

现在有很多研究者,只是片面强调理论,从来不提"信心"这一层面,这不得不说是一种缺憾。因此,我们应将理论与实践相结合,把传承上师的加持融入自心。一旦加持真正入了心,心就会比较堪能,不会对这个生邪见、那个生邪见,修什么法都有立竿见影的效果,故这一点非常重要!

丙三(轮回过患)分二:一、总的思维轮回痛苦;二、分别思维六道各自痛苦。

#### 丁一、总的思维轮回痛苦:

总结前两品的内容:第一个引导文所讲的暇满人身,我们已经获得了,得到后应觉得它来之不易,要用它认认真真地修行;第二个引导文则告诉我们,这样的珍贵人身若能长期住留,那等一段时间再修行也来得及,可是这个人身就像水泡和阳焰一样虚幻无常、瞬息万变,最终必将走向死亡,故在其没有毁灭之前,一定要抓紧时间来修行。

要知道,一个人如果想超离轮回,务必要断除对 今生和来世的执著。可是对今生的名利地位,很多人 都放不下,若能把"人身难得"和"寿命无常"修好 了, 诚如宗喀巴大师所言<sup>94</sup>, 势必可斩断对今生的贪执; 而如果想断除对来世的耽著, 则必须修持下面所讲的"轮回过患"和"因果不虚"。

这一点,现在人都比较缺乏。我常看到许多修行人,心里愿意好好禅修、好好修学佛法,但问他为什么这样做时,答案往往是耽执来世的快乐、不堕恶趣,就像其他宗教徒一样,希望自己上天堂,或往生净土享乐。这种现象非常令人遗憾,倘若你没考虑过来世的解脱,只是一味希求即生的快乐、健康、无病,或者来世升天享乐,那并不是真正的修行人。因此,大家一定要把追求解脱放在首位。

在座各位于修行过程中,也应该扪心自问:"我现在修加行,是为了今生,还是为来世?若为了来世的话,是想获得善趣的快乐,还是希望从轮回中永远解脱?"这个相当重要。因此,大家一定要祈祷上师三宝加持自己,对人天安乐没有任何兴趣,唯一就是想从火坑般的三界中得到解脱。《业分辨经》说过95,三有之苦,犹如毒药、猛兽、野人般恐怖,没有什么可贪著的,必须想方设法从中出离。当然,"超出三界"、"脱离六道",口口声声谁都会说,但你真正的目标是什么,还是应该仔细观察。

正如前文中所讲,"人身难得"教导我们一定要 去修行;"寿命无常"告诫我们想修行就必须尽快。

<sup>94</sup> 宗喀巴大师在《三主要道论》中云:"人身难得寿无常,修此可断今生执。无欺业果轮回苦,修此可断后世执。"

<sup>95 《</sup>业分辨经》云:"三有之苦,无有清凉之时,故如火坑;恐怖悲惨,故如处于暴怒猛兽、野人之中;难有解脱时机,故如困于国王囹圄中;屡屡涌现,故如海涛;推善趣命根,故如哈拉哈拉毒。"

那下面的内容是什么呢?

人死了以后,并不是像无神论、唯物论所说,如同水干了、火灭了一样,一了百了。如果真是这样,我们花功夫为来世做种种准备,纯属愚痴之举。但实际上,人死之后并非完事大吉,而必然要投生,有了投生就离不开生死轮回,因此一定要懂得"轮回过患"。

当然,学习这个问题之前,首先要确信前世后世的存在,否则,很多人会对此半信半疑。这一点对藏族人而言,由于从小就受这种教育,可能问题不是很大。就像有些上师所说,藏族人历来都是大乘根基,再加上生长的背景处处离不开佛教,故对此基本上没有怀疑。然而,其他有些民族就不是这样了,因为小时候的教育所致,他们将前后世存在统统斥为迷信,即使长大后以偶尔的因缘遇到了佛法,进入佛门行持善法,但一提起前世后世,他们仍抱有犹豫、怀疑的态度,不完全相信天界地狱的存在。所以对这个问题,不相信的人要先从理论上入手,不能盲目地认为"这是释迦牟尼佛所说,因此必须承认",而务必要通过详细的观察,用方方面面的道理来说服自己。

关于前世后世之说,其实自古以来就存在于世界各大宗教中。比如,古印度婆罗门教的《梨俱吠陀》一书中,已暗示人死后有灵魂的归处;后来的《奥义书》、《薄伽梵歌》中,记载着纯熟的轮回思想。

在西方,古希腊的哲学家们对灵魂之说,也作了积极研究。例如柏拉图就提出:人死后依照生前所作 善恶,转生为人或其他生物。 而古代的汉地,宗教主要是儒教和道教。其中儒教的创始人孔子,在《论语》中说过:"未知生,焉知死?"又云:"敬鬼神而远之。"可见,孔子是承认有轮回、鬼神的,但采取的态度是避而不谈、敬而远之,既不肯定其有,也不肯定其无。现在有些唯物主义者也是这样,我跟有些领导接触的时候,经常故意说"你前世是什么样,你后世是什么样",他们一听,就赶紧转移话题。然后我再次提起来时,他们也无可奈何,反而有点不好意思。

明朝有位儒学大师叫王阳明,从他的亲身经历中看,儒教也承认生命的延续。王阳明是著名的理学家,他 50 岁时,有一天到江苏的金山寺去朝拜。到了那里以后,他觉得寺中景物似曾相识,非常熟悉,于是就跟寺里的一个出家人到处走走,结果来到一关房前,只见门窗紧闭着,上面还贴了封条。王阳明一看到这个关房,就感觉自己好像曾住过,于是按捺不住心中的好奇,央求出家人打开来看看。

出家人连忙拒绝:"这关房是我们一位老和尚五十年前圆寂的地方,里面供奉着他的全身舍利,他老人家遗嘱交待不可开启。请您原谅,千万开不得!"但王阳明特别想看,就一再地请求,说哪怕只看一眼也可以。出家人实在没办法,只好万分为难地打开关房,让他进去。

王阳明进去一看,果然见到一位圆寂的老和尚端 坐在蒲团上,法相庄严。奇怪的是,他竟和自己的容 貌非常相像。举头看去,墙上还有一首诗:"五十年 后王阳明,开门犹是闭门人,精灵去后还归复,始信 禅门不坏身。"原来,王阳明的前生,就是这位坐化的老和尚。(轮回的确是这样,有些人即生是出家人,来世可能是在家人;有些即生是在家人,来世却成了出家人。所以,我们在六道中流转的次数无量无边。)

儒教既然承认生命是延续的,那建立前世后世应该不困难。而道教主张长生不老,虽然建立前后世的论典我没看过,但应该是有。比如道教认为,元神是肉体的主宰,它可脱离身体而独自存在。你们应该也听过"铁拐李"的故事,"铁拐李"本名李玄,他通过修炼,达到了元神可自由离体的境地。一天,他跟弟子杨子说:"为师应太上老君之约,神魂离去,肉身留在这里,你要悉心看护。七天后若不见我神魂归来,就将我的肉身焚化。以七天为期,切记!"说完李玄盘膝而坐,元神出窍,飘然而去。

杨子遵循师父的教言, 寸步不离地看着他的肉体。到了第六天, 杨子叔叔来说他母亲病重, 想见他最后一面。杨子恸哭不已, 指着李玄的肉体说:"师父神魂出游,临行时叮嘱我小心看护, 限期七天。如今已过六天, 我若走了, 谁来看护?"叔叔觉得他胡说八道, 人都死六天了岂能还魂?就劝他把师父的肉体火化掉了。

到了第七天,李玄辞别太上老君,老君赠他一偈: "辟谷不辟麦,车轻路亦熟。欲得旧形骸,正逢新面 目。"李玄不知其中奥义。回到山洞中,不见自己的 肉身,大吃一惊,出洞寻找,方知已被火化。李玄神 魂无依,见不远处有一具乞丐的尸体,便不顾一切地 投魂。等起来到河边一照,发现自己衣衫褴褛,跛足 拄拐,翩翩少年变成了蓬头垢面的"铁拐李"。

其实,这跟藏地的夺舍法<sup>96</sup>有点像。以前噶玛巴 自生金刚(观音菩萨的化身)圆寂后,想用夺舍法寻找 一个新的躯壳,继续自己未完成的事业。他看到有个 刚死的三岁男孩尸体,立即使自己灵识入于其身,并 转动眼睛。其母见此情形非常害怕,说:"死人看活 人,是凶兆。"就用针刺瞎了他的双眼。噶玛巴觉得 没有眼睛不是暇满人身,难做利生之事,只好采取重 新投胎的办法,再次转生为这家的孩子。

可见,灵魂是不灭的,前后世也是存在的。这并不是佛教的一家之言,天主教、基督教等其他宗教也承认,人死后要么上天堂、要么下地狱。只是道理上讲得比较模糊,不像佛教一样,把转生之因、最终能否解脱等理论,分析得相当透彻。

因此,关于前后世的存在,我们佛教徒一定要了知,尤其是有些知识分子,如果道理上没有明白,始终会心存怀疑,以分别念产生种种邪见。反之,倘若你真的有理有据,能够证明前世后世的存在,那就不得不承认了。譬如,英国有一位老人,从小常忆起前世在两千多年前古城佩特拉的情景,后来他专门协助考古学家,依靠对前世的回忆,发现了许多未被发现的遗址。

这样奇妙的事情,如今确实非常非常多。所以我们一定要明白,人不是突然产生的,也不是死后什么都没有了。现在很多人之所以那样想,是因为对佛法

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> 夺舍法:喝举派方便道"那若六法"之一,是让灵识进入尸体,使尸体复有生命的一种密法。由玛尔巴译师亲自从印度求取。

没有闻思过,不了解佛教的甚深道理。以前我传讲《前世今生论》时,学院很多知识分子收获很大,尤其是一些出家人,表面上谁都承认前后世存在,毕竟你穿着袈裟、剃着光头,否认这些的话,在别人面前也不好意思。但实际上极个别人还是有所怀疑,以这种心态去修持,并不容易得到成就。因此,这是非常关键的问题,大家如果确实有疑问,则应该在智者面前询问、探讨,从而引生出真实的定解。

现在很多人对前后世一片茫然,原因就是不懂佛教,不然,这方面的理论会相当丰富。其实总的来说,所谓轮回,就像陶师手中的轮盘、井中的水车、瓶中的蜜蜂一样,接连不断地旋转。关于轮回,《观佛三昧经》<sup>97</sup>将之喻为火轮;《佛说无常经》<sup>98</sup>、《入中论》<sup>99</sup>则喻为水车;《法句经》<sup>100</sup>、《大智度论》<sup>101</sup>、《心地观经》<sup>102</sup>中比喻成车轮;《佛本行集经》<sup>103</sup>中喻为竹筒中的蜜蜂。就拿蜜蜂的比喻来讲,将蜜蜂关在瓶内,它只能在瓶中飞来飞去,同样,我们无论生于善趣或它只能在瓶中飞来飞去,同样,我们无论生于善趣或巨、恶趣,都超不出轮回的范围。善趣的人间天境如同瓶内上面的空间,三恶趣就像瓶内下面的空间,六道众生就像《俱舍论》中所言,以有漏的善业、不善业为因,连续不断地投生流转,为此叫做"轮回"。

现在很多人修行时, 根本没想过脱离轮回, 只是

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> 《观佛三昧经》云:"佛告大众,三界众生轮回六趣,如旋火轮。"

<sup>98 《</sup>佛说无常经》云:"循环三界内,犹如汲井轮。"

<sup>99 《</sup>入中论》云:"如水车转无自在。"

<sup>100 《</sup>法句经》云:"舍身复受身,如轮转著地。"

<sup>101 《</sup>大智度论》云:"业力故轮转,生死海中回。"

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> 《心地观经》云:"有情轮回生六道,犹如车轮无始终。"

<sup>103 《</sup>佛本行集经》云:"众生流转烦恼海,犹如蜂在竹孔间。"

每天念经参禅,却没有通达空性,也没以菩提心来摄持。这样行持善法是有漏的,以此为因,会周而复始在轮回中流转,时而快乐、时而痛苦。如《法华经》云:"以诸欲因缘,坠堕三恶道,轮回六趣中,备受诸苦毒。"意即众生以各种欲望的因缘,有时候堕入三恶趣,有时候从三恶趣解脱,转生到三善趣中去,这样周而复始在轮回里流转不停,感受无边痛苦,即是轮回的一种本性。之所以把它叫做"轮回",《宝鬘论》中用旋火轮无初、无中、无尾的比喻,也进行了说明<sup>104</sup>。介绍十二缘起时,大家会明白这个道理。

因此,我们一定要超离这个轮回。就好比关在监狱里的人,虽然暂时吃得好、穿得好,但那里毕竟是牢狱,谁都希望有一天得到释放。同样,我们如今有吃有穿,生活条件越来越好,但它毕竟不离痛苦的本性,因而每个人都要有向往解脱之心,否则就不叫真正的修行人。

在这个轮回中,我们无始以来一直漂泊,众生彼此之间没有不当过父母、亲友、怨敌或平常人的。《大集经》云:"无有一众生,非我父母者。"《梵网经》也说:"一切男子是我父,一切女人是我母。"这方面的教证,佛陀宣讲得特别多。在噶当派、格鲁派、宁玛派的教言中,不管是观轮回痛苦,还是修菩提心,也都强调一切众生当过自己的父母。这并不是佛教故事,也不是神话传说,故对于前后世的存在,大家一

104 《宝鬘论》云:"三道之轮回,无初中末转,犹如旋火轮,彼此互为因。"

定要深信不疑。佛陀在《菩萨本行经》、《本生经》、《六度集经》等经典中,皆说过他在因地时曾转生为婆罗门、上师等,佛陀是不说妄语的实语者,既然他也在轮回中当过各种各样的人,我们众弟子就更不用说了。只不过我们不知道前世当过什么而已,但实际上,轮回、前后世决定存在。

佛经中说,假设把整个大地的土,抟成枣核大小的丸子,口里数着"这个众生的母亲是这个,那个有情的母亲是那个",数一个就拿出一个丸子,那么即使土丸全部数完,众生之间互为母亲的次数也无法穷尽。龙猛菩萨在《亲友书》中云:"地土抟成枣核丸,其量不及为母数。"《大般涅槃经》也讲过类似的道理<sup>105</sup>,有时间的话,大家应该尽量看一些大乘经典,多了解一下其中的比喻和内容。

我们自无始以来,没有谁不是这样转生的,在此期间,因利欲熏心断过的头颅和肢体不计其数。不说投生为躯体庞大的众生,即便是生为蚂蚁、蚊子等小含生,将所有肢体堆于一处,也一定比须弥山王还高。佛陀在《杂阿含经》中云:"一人一劫中,积聚其身骨,常积不腐坏,如毗富罗106山。"因口中无食、身上无衣,感受饥寒交迫等痛苦而哭过的泪水,若未干涸而收集起来,肯定远远多于汪洋大海。(尤其是女众特别爱哭,好多人也知道自己眼泪太多了,如果把这些泪水集于一处,不敢说堪比江河,但肯定比一盆水要多。)仅仅生在地狱时所喝过的铜汁铁水,也比四大海洋的水还

105 《大般涅槃经》云:"揣此大地犹如枣等易可穷极,生死难尽。"

<sup>106</sup> 毗富罗:译曰广博胁山。在摩竭陀国,常人所见,故佛常常引之为喻。

多。

所以,每个人没什么可傲慢的,就算你再有学问、 再有财富、再有地位,但一想起自己前世曾生为各种 各样的众生,傲气很容易就消下来了。纵然你是国家 的一些大领导,假如不信因果而造下可怕恶业,来世 也会转生为被众人践踏的小含生。

对于这些甚深道理,多思维还是非常重要。表面上这些很简单,但作为一个修行人,具有如此定解不可缺少。倘若你能对此坚信不疑,一想起轮回的痛苦,必定会特别害怕。圣天论师也说:"若凡夫亦知,一切生死苦,则于彼刹那,身心同毁灭。"意思是凡夫人若像圣者一样,现量了知轮回一切生死诸苦,则于了知的当下,身心会因无法承受而崩溃。然而,我们不要说无始以来,仅仅是"今生死后来世会依善恶业而感受苦乐",这么一个简单的理念,许许多多的人仍不相信。不信佛教的人倒情有可原,但信佛教的人若没有这种正知正见,那就太遗憾了。

轮回虽然如是可怕,但我们若生不起刹那的出离心,还执迷不悟地贪执各种琐事,在未来漫无边际的时日中,必然会变本加厉地感受痛苦。就算你依靠随福德分的些微善业,获得了梵天和帝释那样万寿无疆、富足圆满、威风凛凛、相貌堂堂的身体,在天界享受无比快乐,也摆脱不了死亡的命运,并且善业穷尽之后,还要饱尝恶趣的悲惨痛苦。那暂时拥有荣华富贵、健康无病等微不足道安乐的人们,在几年或几个月,甚至短短几天时间内,更容易因善业耗尽而变得一贫如洗、可怜兮兮,甚至不愿意也要感受恶趣的

难忍痛苦。

轮回的整个悲惨状况,大家若去深深思维,就会恍然大悟:"哦,原来人们特别贪执的对境,不过如此而已!"所以说,现在暂时的幸福快乐,就好似梦中兴旺发达之时突然醒来一样,有什么实质可言呢?《大圆满心性休息》云:"如梦富足醒时无。"一个人做梦的时候富贵无比,但当醒来时,一切都会消失无余。同样,我们今生即使成为亿万富翁、世界最出名的人,可是五蕴聚合一旦散开,一旦离开这个世间,还有这些名声地位吗?没有的,就像《窍诀宝藏论》里所讲的一样<sup>107</sup>。

我平时身心比较放松时,常再三观察这些道理,不断提醒自己:"我每天这样贪执很多事,但死亡到来的那一天,除了行持过的善法有用以外,其他什么东西都帮不上忙,善恶业会紧紧跟随着自己。"因此,这个轮回真的特别可怕!没有去思维的话,很多人都迷迷糊糊的,每天耽著无意义的事情,但如果真正去观察,自己就像屠宰场里的牦牛一样,死到临头却毫不自知,还在贪恋牛圈里的暂时快乐,以致距离解脱遥遥无期。如《心地观经》所云:"众生没在生死海,轮回五趣<sup>108</sup>无出期。"

所以,大家获得难得的人身、遇到解脱妙法时, 应像盲人抓住大象的尾巴一样,牢牢抓住机遇,内心

<sup>107</sup> 《窍诀宝藏论》云: "死时抛弃今生之身体, 以及受用亲友等一切, 谁亦无用独自而前往。"

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> 五趣:又称五道,指众生由善恶业所感而应趣往之处所,即地狱、饿鬼、旁生、人、天。此中自天趣又别开阿修罗,故又总称六道。大乘多说六趣,说一切有部则说五趣。

默默发愿:"从现在开始,我全心全意追求解脱,再也不要沉溺在轮回中了,否则太可怕了!"应该有这样的想法。不然的话,就算我们依靠一点点善果,感得眼前的幸福快乐,可是引业一旦耗尽,根本没有刹那住留的权利。不要说人类,即便是坐在天衣铺设的如意宝座上尽情享受五欲妙乐的天王,寿命结束之后,也会在睁眼闭眼的瞬间,头朝下堕入地狱,在炽燃铁地上感受痛苦。如《正法念处经》云:"天上欲遇时,心生大苦恼,地狱众苦毒,十六不及一。"再者,太阳和月亮109虽拥有普照四洲的光芒,但他们死者,太阳和月亮109虽拥有普照四洲的光芒,但他们死后,必会转生于伸手不见五指、漆黑一片的暗处。(像海底深处或大山中间的众生,前世肯定也当过光芒万丈的传授照有些经典的观点,今生毁谤佛法、毁坏佛经、对传授佛法制造违缘的人,来世将生于特别黑暗和恐怖的地方。)可见,轮回中似是而非的安乐,没有任何可信赖的。

大家应该知道, 六道轮回是真实存在的, 胜义中虽什么都不承许, 但世俗中一切真实无欺。就像我们现在虽看不见加拿大、美国华盛顿, 但它们并非没有, 同样的道理, 饿鬼、地狱、天堂、色界、无色界, 我们的肉眼尽管看不到, 但许多依据皆可证明其存在。而这些, 都属于轮回, 属于轮回就不会有快乐。因此, 我们要下决心: 今生今世一定全力以赴脱离轮回苦海, 获得永久安乐的圆满正等觉果位。这才是最究竟的目标。

你们很多人来学院不少年了, 白天、晚上都在修

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> 《俱舍论》中说,太阳和月亮都属于天人,分别居于日宫、月宫之中,他们身体发出的光芒遍于四大部洲。

持,但扪心自问: 你想过解脱没有? 有些居士学佛法 二十多年了,但你问一问自己: 学佛是不是为了解 脱? 所以这个问题很重要,每个人都要想一想。当然, 上述道理并不是口头会说就可以了,而要细致入微地 思维,像《前行备忘录》中所讲的一样,要完整具足 加行、正行、后行来实地修行。

总而言之,你们应当明白:第一、轮回六道确实存在;第二、必须要从中获得解脱。今天讲的就是这两个问题。如果你对这两个问题有所怀疑,就应通过闻思来探讨、辩论;如果你没有任何疑惑,坚信"轮回肯定存在,轮回中没有任何快乐,一定要获得解脱",以这样的心态来修行,那么它的力量很强大,会让你迅速斩断对今生来世的贪执。否则,我们若执著今生的钱财名利、来世转生善趣享乐,修什么法都不会成功的!

# 第四十一爷课

#### 思考题

- 1. 在许多佛教经论中,对地狱的描述各不相同,这是什么原因?
- 2. 要想深刻体会地狱的痛苦,首先必须有什么前提条件?为什么?你做得怎么样?
- 3. 八热地狱具体有哪些?请一一说明其受苦状况、众生寿量、 转生原因。
- 4. 无间地狱为何被称为"无间"? 佛经中对它有哪些描述? 你觉得自己容易堕入此地狱中吗?

共同加行分六种,现在讲第三种"轮回过患"。 其中总说已讲完了,下面开始讲分说:

丁二(分别思维六道各自痛苦)分六:一、地狱之苦; 二、饿鬼之苦;三、旁生之苦;四、人类之苦;五、非天之 苦;六、天人之苦。

戊一(地狱之苦)分四:一、八热地狱;二、近边地狱;三、八寒地狱;四、孤独地狱。

诸多经典和论典中,对地狱的描述各不相同。就拿热地狱来说,《瑜伽师地论》卷四中讲了八热地狱,每一地狱周边皆有十六个小地狱,与上述八大地狱合计,共有一百三十六个地狱<sup>110</sup>;《长阿含经》中说,

 $<sup>^{110}</sup>$  8×16+8=136

八热地狱的周边各有十六个附属小地狱,即黑沙、豺狼、脓血等地狱;《增一阿含经》和《大智度论》虽也讲了八热地狱,但地狱的名称和感受的痛苦差异甚多。

在藏传佛教中,大多数地狱的安立比较相似,但 汉地一些圣者的地狱游记里,所提到的地狱名称和受 苦情况有些不同。这一点,以前法王如意宝也讲过: "地狱其实是众生心识的显现,由于众生的心识千差 万别,故地狱的状况也成千上万,不一定只有八热地 狱、八寒地狱这几种。"所以我们应该知道,不同经 典中对地狱的不同描述,是源于不同众生的业感所 现。但在这里,我们只是以归摄的方式,大致宣说地 狱的痛苦。

己一(八热地狱)分八:一、复活地狱;二、黑绳地狱;三、众合地狱;四、号叫地狱;五、大号叫地狱;六、烧热地狱;七、极热地狱;八、无间地狱。

八热地狱有什么特点呢?按照《俱舍论》和《瑜伽师地论》的观点,从复活地狱逐渐向下到无间地狱之间,就像高楼大厦一样层层叠叠。这些地狱的地面与周围,全部犹如打造的烧铁般,一经落脚就没有丝毫舒适感,在熊熊烈火之中,只会觉得火烧火燎、热到极点。(不像在我们人间,即使天气温度再高,落脚处也不会燃烧,而地狱中没有一处舒适的地方。)

描述地狱的时候,希望你们先对佛的金刚语有所 了解,否则,对地狱众生的寿量、感受痛苦的程度恐 怕不易相信。作为凡夫人,对于肉眼没有见到、没有 亲自感受的事情,常会产生种种怀疑。所以在这个时候,必须以教量为准,坚信佛陀和高僧大德的金刚语千真万确。虽然我们的智慧尚未成熟,也没亲自到地狱去经历这种痛苦;或者就算以前感受过,现在也想不起来了,但有关经论的教义无有任何欺惑,对此一定要有种信任、信心,这是很重要的!

打个比方说,就像幼儿园的一个孩子,老师给他 讲监狱里的肮脏、痛苦,他因为没有生活阅历、社会 经验, 觉得这是神话故事, 很难接受人犯法后会被判 死刑或无期徒刑。(前段时间有一个人, 他说以前犯法被关 进监狱, 那里面特别臭, 三十多人挤在一间房子里, 好多天 的大小便都不能倒, 三四天也没吃没喝, 大家都觉得特别特 别难忍。过了三四天后,他们一个个被拉到外面痛打,虽被 打得遍体鳞伤,但好像感觉非常舒服。为什么呢?因为牢里 特别闷,只有小小的一个门缝,众人为得到一丝光明,拼命 挤在门缝前往外看,尤其是有力气的小伙子,非要占着这个 位置,为此而互相打架,惨不忍睹……还有一个七十多岁的 人告诉我,他在50年代时饱受牢狱煎熬,那种痛苦实在无法 忍受。) 而当他长大后一旦犯了法, 锒铛入狱时就会明 白:"噢,原来我读书时老师所讲的,真的是这样啊!" 同理, 我们现在的思想极其狭隘, 佛经或大德宣讲地 狱的种种痛苦时, 脑海中实在无法想象, 提起地狱众 生的受苦时间, 觉得简直是天文数字, 但实际上这些 痛苦的的确确存在,一旦你真正感受到它,必定会后 悔莫及。

因此,通过这次观修轮回痛苦,大家对地狱要有种恐怖感,发誓今后无论如何不能造罪,不然下地狱 是很可怕的,这种感觉一定要生起来。否则,大多数 人学佛,只是为了身体健康、升官发财,为生生世世不堕地狱而学佛的,实在少之又少。尤其是现在许多佛教徒,口头上倒承认地狱存在,但内心中真的害怕吗?可能需要好好观察。

老一辈的修行人、高僧大德,他们特别害怕堕入 地狱,白天晚上一直思维着。在座的老道友可能也记 得,法王如意宝常说,有时候他晚上一想起自己会不 会堕入地狱,就害怕得连睡都睡不着。可是我们很多 人不会这样,为了房子等乱七八糟的事,睡不着的情 况也许有,而会不会堕入恶趣的担忧、恐怖,应该说 极为罕见。这说明你相信因果只是口头上的,并没有 达到坚信不疑的程度,故今后在这方面还是要努力。

## 庚一、复活地狱:

无数的地狱众生由业力所感,好似暴风雪般,同时聚集到烧铁地上火红的余烬中间。它们有些是以嗔恨心感召而集聚一处,有些是被阎罗卒通过打升杀杀,强迫集中在一起,但不管怎么样,聚于此处的地狱众生将感召什么样的同行等流果呢?所有众生如同见到不共戴天的杀父仇敌一样,相互间生起实起之心而奋力争斗。它们不需要兵工厂制造兵器,也要不不要卡车运来兵器,而是像《入行论》所讲的,只要不要卡车运来兵器,而是像《入行论》所讲的,只要不会一动,即会以业力幻化出不可思议的兵器。它们手持兵器互相残杀,打得你死我活,最后全部丧命。死后若能一了百了倒可以,但实际上没那么简单,此时从空中传来"愿你们复活"的声音,随即所有众生死而复生,又一如既往地争斗不休。就这样辗转死去复

活,轮番交替,极其痛苦。

有些经中说,地狱众生"一日一夜万死万生",相比之下,我们人间实在太幸福了。有的人特别痛苦时选择自杀,当他死了以后,痛苦暂时就没有了。可是地狱众生业力现前时,死后马上就会复活,接连不断地感受这样的痛苦。

这是什么果报所感呢?多是触犯戒律、杀害众生 111等罪业,或按照《别解脱经》的观点,较轻的恶作 罪若没有好好忏悔,最后都会堕入复活地狱。

再来看看复活地狱众生的寿量:人间五十年是四 大天王天<sup>112</sup>的一天,三十天为一个月,十二个月为一 年,四大天王所在的天界五百年是复活地狱的一天, 这样计算复活地狱三十天为一个月,十二个月为一 年,此地狱众生自寿为五百年。若以人寿来计算,则 是一万六千二百亿年<sup>113</sup>。

这么长的时间,是我们根本无法想象的。或许有人很难接受,但你不得不相信,否则,就像乔美仁波切所说<sup>114</sup>,对于造善业的功德、造恶业的过患,以及地狱的痛苦和寿量,你听到之后认为虚构不实,进而生起邪见,此罪业远远超过造五无间罪。因此,当你产生这类怀疑时,一定要好好地忏悔。

<sup>111 《</sup>六趣轮回经》云:"养已杀于他,当堕等活狱。"

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> 四大天王天,是六欲天的第一重天,其他的向上依次为:三十三天、夜摩天、 兜率天、化乐天、他化自在天。

<sup>113 360×500×360×500×50=1620000000000000000000000000000</sup>年,即一万六千二百亿年。《念处经》中也说:"复活地狱众生寿量达人间十六万二千俱胝年。"

<sup>114</sup> 乔美仁波切在《极乐愿文》中云:"闻善功德恶过患,地狱痛苦寿量等,认为不实仅说法,此罪重于五无间,发露忏悔无解罪。"

#### 庚二、黑绳地狱:

阎罗狱卒把形如柴烬的地狱众生,带到炽热燃烧的铁地上,在它们身上用黑线划分为四份、八份、十六份、三十二份等,然后用火红的铁锯进行锯割。由于业力现前,这些众生刚被锯开的部位,马上又粘连在一起,就这样反反复复地感受剖割之苦。

在我们人间,身体如果被拦腰割断,绝不可能马上复合。但众生的业力不可思议,比如蚯蚓从中间切成两段后,上半截和下半截合在一起埋上,过段时间它又变成完整的一条了,黑绳地狱众生的业感也是如此。

那么,转生黑绳地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》<sup>115</sup>中说,对父母、亲友、眷属等加以损害,并通过妄语来欺骗他们,命终就会转生于黑绳地狱<sup>116</sup>。扪心自问,我们堕此地狱的因其实造过许许多多,如果现在还不忏悔,人身失去以后,前面是什么样的归宿在等着我们,确实不难想象。因此,大家有时间一定要忏悔。

黑绳地狱众生的寿量:人间一百年是三十三天的一天,三十三天的一千年是黑绳地狱的一天,此地狱的有情寿量长达千年。若以人寿来计算,则是十二万多亿年<sup>117</sup>。

堕此地狱的众生若没被超度,而全部感受完自己 的业力,这个时间极其漫长。当然,中间若有人对它

<sup>115 《</sup>六趣轮回经》: 一卷,马鸣菩萨集,赵宋日称等译。

 $<sup>^{116}</sup>$  《六趣轮回经》云:"于父母朋属,而生于损害,起妄语欺诳,当堕黑线狱。"  $^{117}$   $360\times1000\times360\times1000\times100=129600000000000$  年,即人间十二万九千六百亿年。

超度,就可以很快获得解脱。以前我看过西琼空行母的《地狱游记》,里面说她到地狱念观音心咒时,有些众生减轻了痛苦,有些已离开了地狱,有些则直接往生极乐世界。她还看到活着的人若对亡者超度,比如父母死后,子女把他的名字写上,交给僧众念观音心咒,那么此人虽在地狱受苦,但当下就能减轻罪业,得到人身或者直接往生,有各种各样的情况。

因此,我们父母亲友死了以后,有机会要把他的名字写上,交一些钱请僧众念经。当然,钱交多少可以随缘,有些人在寺院里讨价还价:"我交一千块钱,你可不可以念一百万心咒?钱可不可以再减一点?"还有些人说:"某某地方念一亿观音心咒比较便宜,我把钱拿到那里去。"好像把这当成做生意一样,可是便宜的不一定就效果好。其实只要你发愿为亡人念经,通过打卦、观察之后,在没有吝啬心的情况下,随缘交些钱给僧众,这样就可以了。或者,你有条件的话,请僧众超度地狱为主的六道有情,愿他们早日减轻痛苦,以此发愿力而做佛事,则功德更大。

跟地狱众生比起来,我们人间的痛苦实在微不足道。法王如意宝常引用麦彭仁波切的一个教言教诚弟子:"现在就是一颗小火星落在身上,你也会觉得疼痛难忍,那么将来真正在烧铁地上,无量狱火灼烧着你,又怎能忍受得了呢?"的确,我们有时候一天不吃饭,或者天气比较热,就感觉太难受了,但跟地狱的痛苦相比,人间简直是天堂。

刚才有个人抱怨:"我太苦了、太苦了! 跟地狱没有任何差别,不如早点离开人间好,早点堕入地狱

好!"说这种话,完全是不信因果的表现。其实人间再怎么痛苦,也绝对不及地狱的一丝一毫。《亲友书》中讲过<sup>118</sup>,倘若一日之中有三百短矛不断刺入你的身体,这种痛苦简直无法堪忍,但与所有地狱中最轻微的痛苦相比,就连万分之一也比不上。

大家若是相信因果,就该知道轮回虽然全都是痛苦,人间也没有多大快乐,但比起地狱、饿鬼、旁生来,人间的任何感受都快乐。我下午看书时特别痛,但后来想想,我身上的这些病苦跟地狱众生的痛苦比,简直无法相提并论。此时此刻,正有千千万万的地狱众生在挣扎着感受无边痛苦,所以我们不论痛苦还是快乐,都要常想到将自己的善根回向给这些众生。

## 庚三、众合地狱:

众合地狱有两种,一种是:数不胜数的地狱众生,被关在大如地域般的铁臼内,狱卒们挥舞着须弥山般的铁锤,使劲锤打它们。所有众生哭哭啼啼,在无法想象气息分解的痛苦和万分恐怖的状态中死去。当阎罗卒举起铁锤时,它们又再度复原,依然如故地感受痛苦。(地狱众生从早到晚,没有吃饭、休息的时间,日日夜夜都在不断感受痛苦。你们不相信也就罢了,但相信的话,应当问一问自己:"我来世愿不愿意做这样的众生?")

还有一种是: 在川谷中所有相对的山岭, 变成自己以前杀害的鹿子、黄羊、山羊等动物的头像<sup>119</sup>, 它

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> 《亲友书》云:"于此一日中感受,三百短矛猛刺苦,彼较地狱最微苦,难忍之分亦不及。"

<sup>119 《</sup>瑜伽师地论》中讲了,还有铁马、铁象、铁狮子、铁老虎等动物的头像。

们的角尖燃火,角抵角而相斗。地狱无量众生由于业力所牵,来到这两座山中间,当两山互相碰撞时,这些众生全部死去,漫山遍野都鲜血淋漓;当山分开时,它们就恢复如初,又像前面一样感受着众合等巨大痛苦。

那么,转生众合地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》中说<sup>120</sup>,若杀过猪、羊、兔子等许多动物,将来会转生到此地狱去。所以,我们生前一定要谨慎三门,莫造恶业。《毗奈耶经》里讲过一个比丘,他能忆起前世于五百世中,一直在地狱受苦,每每想起当时的场景,他就极度恐惧,全身毛孔都在流血,将法衣都染成了红色。于是佛陀特别开许:像他那样的比丘,允许穿着花色法衣。而且他每天都要泡几次澡,不然的话,身体、衣服上都是鲜血,没办法正常生活。后来他精进修行,获得了阿罗汉果位。

我们如果也能忆起曾在地狱所受的痛苦,或有神通亲见到地狱的状况,绝不可能每天都这么放逸,更不可能明知杀生过患却故意去造恶业。但因为我们太迷惑了,不知道前世后世、不相信业果关系,以致造下了无数弥天大罪还不自知。

尤其是现在的年轻人,像藏地、不丹国家那些从 小在佛教氛围中长大的,可能好一点,至少相信善有 善报、恶有恶报,但如果是伴随着无神论而成长起来 的一代,很容易对地狱的存在生邪见,认为这是神话 传说、凭空捏造。所以,当你有这种邪见时,应当反

<sup>120 《</sup>六趣轮回经》云:"于猪羊狐兔,及余生类等,杀害彼无边,当堕众合狱。"

问自己:"我的分别念有什么可信?地狱的不虚存在,具真实语的佛陀早已告诉了我们,无数高僧大德也已抉择完了,那么像我这样被无明愚痴所覆的凡夫之观点,有什么可值得依赖呢?"要这样自我批评、自我谴责。

众合地狱的寿量:人间二百年是夜摩天<sup>121</sup>的一天,夜摩天的二千年是众合地狱的一天。此地狱的众生自寿为两千年。若以人寿来计算,则是一百零三万多亿年<sup>122</sup>。

#### 庚四、号叫地狱:

这一地狱的众生,身陷无门的炽热铁室内,里面 火焰四起,备受煎熬之苦,想到无有从此解脱之时, 不禁失声惨叫。

转生号叫地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》中讲了<sup>123</sup>,身语意三门不如法,尤其是语言常说一些离间语,当面或暗地搞破别人的关系,其果报当堕此地狱。

这个其实很容易犯的,所以我们一定要忏悔,不然一讲起这些地狱的业因,我们大多数人造的业太多了,好像没有希望一样。因此,为了不堕入这些地狱,临死前务必要励力忏悔。

寿量:人间四百年是兜率天124的一天,兜率天的

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> 夜摩天: 六欲天之一,又名时分天、离诤天。因居于须弥山前上空,按时行乐,故名时分天: 不与阿修罗作战,故名离诤天。

 $<sup>^{122}</sup>$  360×2000×360×2000×200=103680000000000 年,即人间一百零三万六千八百亿年。

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> 《六趣轮回经》云:"起恶身语意,谗构相离间,如是罪众生,当堕号叫狱。" <sup>124</sup> 兜率天:六欲天之一,又名喜足天、睹史多天。妙欲资具胜于以下诸天,身心

四千年是号叫地狱的一天, 此地狱众生自寿长达四千年。

## 庚五、大号叫地狱:

阎罗狱卒手持令人毛骨悚然的兵器,将地狱的无量众生,驱赶到双重铁门的炽热铁室中, (这里的门是双重的,跟前面有点不同。现在监狱可能也是这样,犯罪比较重的人,所住的监狱也更可怕。)然后用铁锤等锤打它们。这些众生想:内外两个门都是用铁水浇铸的,即便能逃脱内门,也逃不出外门。于是声嘶力竭地大呼大叫。

关于地狱的真实存在,现实生活中也有这类报道。2005年一则新闻说:前苏联著名地质学家阿撒哥夫博士讲过,他带队的一组工作人员在进行钻探工作时,用机器钻开了一个地洞。到了大约九英里深时,钻探机器突然转得异常剧烈,显示出地底下有一巨大的空间。极为恐惧的是,里面竟然飞出一头青面獠牙、长有翅膀的怪物。稍后,他们将一台拾音器送下洞去,收听到阵阵凄厉悲惨的惨叫声,仿佛有数不清的人正在受到极大的痛苦。

对此,阿撒哥夫博士说:"作为一个无神论的共产党员,我一向不相信有天堂或地狱之说。但作为一个科学家,我现在却不能不确信有地狱存在。"

他们公开了一小段所录到的地狱哀叫声,我以前 在网上听过,大概有 40 秒左右。当时,前苏联官方 对于此事,没有作出任何评论,既不否定也不肯定, 只表示将会审查该盒录音带。不过,他们想否定的话,可能也没有这个能力,毕竟眼见为实;肯定的话,又与自己的无神论信仰有抵触,所以后来就不了了之。

这段录音,还曾在美国、加拿大等地的广播电台 放过,英国 BBC 台也有一卷同样的带子。原本还有 录影带,但这个一直没公布,只公布了一小段录音, 里面确实有无数的众生在尖叫、哭号。然而,听过录 音的人说法不一,有些甚至说那些歇斯底里的惨叫, 是酒吧的狂欢声。但不管怎样,我在听的时候,觉得 众生的业感不可思议,只有一边听一边念观音心咒。

其实这不一定是假的。就像以前的昼辛吉,以神通常到地狱里去;而没有神通的商主匝贺旺姆(匝哦之女),依靠业力,也在活着时见到了地狱。所以,有特殊业感的人,确实能感受到一些地狱现象。

《大唐西域记》中记载了一个印度婆罗门,他于辩论中败给贤爱和尚后,恼羞成怒,毁谤大乘佛教,蔑视前代圣人。话音未落,大地就裂开了,他活活地坠落下去,至今仍遗迹尚存。《协庆佛教史》中也讲过,以前拉萨那边有一位格西,因前世业力所感,他极力诽谤宁玛巴的大圆满法,还砸毁了莲花生大士等佛像,后来他也是活活陷入地狱。

《俱舍论》说过<sup>125</sup>,在我们南赡部洲的地下,确实有地狱,即从复活地狱开始,依次向下直至无间地狱。所以当众生的不同业力显现时,直堕地狱的现象也是有的。从佛经中也可以看出,过去印度有许多持

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> 《俱舍论》云:"此下二万由旬处,即是无间地狱处,彼之上方七地狱。"意即南赡部洲下方二万由旬处属无间地狱,其上方依次是七热地狱。

邪见者的外道,他们造下严重罪业后,也是大地裂开,堕入地狱里去,自古以来这种情况不在少数。

现在有些人,对佛经中说的不太相信,而科学家若印证了,或有人真正看见了,他们才开始有一点信。 其实,佛经里也并没有说,所有人都看得到地狱。前段时间有一个居士,我感觉他应该有所证悟,他说: "佛经中讲的人道、旁生的痛苦,我们都感受得到,而饿鬼和地狱的痛苦,虽然看不见,但肯定是有,因为这是佛陀说的。你看佛陀描述的人间痛苦,一点都不差,生老病死的痛苦讲得如是好,甚至现在科学家和医学家,对这些痛苦的描述也没有这么确切。"

以前有位大德开示时也说:"现在的科学界,对量与非量根本没办法分析,对心识中贪心、嗔心等种种分类,也没有真正去研究。"的确,佛陀对我们的痛苦描述得那么细致、真实,那么地狱的痛苦,肯定也是同样。因此,很多人的邪见必须要推翻,明白地狱的可怕之后,对自己以前所造的恶业,在短暂的人生中一定要忏悔,后半生要变成一个名副其实的修行人。

听说许多道友最近都在发愿, 我觉得这很有必要。你们听了一个法、接受一个法后, 要改变自己的命运, 否则, 作为凡夫人, 以前肯定造过堕地狱的业, 现在不忏悔的话, 更待何时?

那么,转生大号叫地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》中说<sup>126</sup>,盗窃佛陀、佛法、僧众等三宝的财物,

<sup>126 《</sup>六趣轮回经》云:"若于佛法僧,及诸贪乏者,剽窃彼财物,堕大号叫狱。"

以此而感受大号叫地狱的果报。因此,大家平时对三宝的财物务必要注意。

寿量:人间八百年是化乐天<sup>127</sup>的一天,化乐天的八千年是大号叫地狱的一天,此地狱众生的寿量达八千年之久。

#### 庚六、烧热地狱:

大如三千大千世界的铁器内,装满了沸腾的铁水,地狱无量有情就像被煮的肉一样,在里面遭受熬煮之苦。每当它们浮到水面,阎罗狱卒就用铁钩将它们钩住,用铁锤锤打它们的头部,于是它们昏迷不醒,此时已经全无苦受。当它们醒来之后,便以为那是一种安乐。(在我们人间,若有人被打晕倒地,醒来后会觉得特别痛苦,而地狱众生却觉得昏厥是种快乐。)这些有情始终处在水深火热中,苦不堪言。

那么,转生烧热地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》中说<sup>128</sup>,生前以火焚烧山川、森林、房屋、草原,乃至烧害众生,都会转生于此地狱。

寿量:人间一千六百年是他化自在天<sup>129</sup>的一天,他化自在天的一万六千年是烧热地狱的一天,此地狱 众生自寿长达一万六千年。

## 庚七、极热地狱:

在火势熊熊的铁屋内,阎罗卒用火焰炽燃的三尖铁矛,从地狱众生的两足掌和肛门刺入,又从双肩和

<sup>127</sup> 化乐天: 六欲天之一,自己任意变化欲界资生妙具,尽情享受,故名化乐天。

<sup>128 《</sup>六趣轮回经》云:"以火焚山川,林木及原野,烧害诸有情,当堕炎热狱。"

<sup>129</sup> 他化自在天: 六欲天之一, 夺他所化妙欲资具而自享用, 故名他化。

头顶径直穿出,并且还用燃烧的铁片缠裹它们的身体,这些有情极度痛苦。

转生极热地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》中说<sup>130</sup>,主要是对别人作无因诽谤,因为自己对某人不满,就没有任何根据地故意造谣,以此果报会堕入极热地狱。

寿量: 此地狱众生的寿命, 长达半个中劫<sup>131</sup>, 因 此无法用人间的年数衡量。

## 庚八、无间地狱:

周围有十六个近边地狱围绕的燃火铁屋内,阎罗卒将无量地狱众生放到堆积如山、好似木炭般燃火的铁块中央,借助豹皮和虎皮所制的皮火筒<sup>132</sup>的风力,有情的身体与烈火燃成一体。(古代藏地烧火要用皮火筒,经典里有没有倒不清楚,华智仁波切可能用藏地生火的状况来描述地狱的。就像根登群佩所说,诸法以众生的业感而安立,比如你是汉族人,阎罗卒对你的种种恐吓和威胁,可能是用汉语;如果你是其他民族的人,就会以你本民族的菩萨,如果你是旁生,那就会是旁生的沟通方式。包括诸佛菩萨的显现也是如此,由于释迦牟尼佛在印度出生,故以印度国王的装束,作为佛的报身服饰;假如释迦牟尼佛生于汉地或藏地,则定会以当地的服饰来庄严佛身。所以,众生前所显现的阎罗卒或佛菩萨,可以是不同形象。)它们感受极其强烈的痛苦,只能发出凄惨号叫的声音、身体却显

<sup>130 《</sup>六趣轮回经》云:"谓法说非法,无根而诽谤,令他生热恼,堕极炎热狱。" 131 中劫:《俱舍论》云:"中劫即从无量岁,直至人寿十岁间,最终上增为一次,彼等寿即八万间。"也就是指从人类无量岁减至十岁,再从人寿十岁上增到八万岁之间,如是寿量一减一增,合成一中劫。

<sup>132</sup> 皮火筒:藏族烧火的工具,用动物皮制成,在火周围吹气可助火燃旺。

露不出来。

这些众生不断萌生想要解脱的念头,可是解脱之 日却遥遥无期。有时候它们认为火门稍稍打开了一点 而企图逃之夭夭,结果又遭到狱卒用铁弩、棍棒、铁 锤子等一顿毒打,口中也被灌注沸腾的铁水等,需要 饱尝前七种地狱的所有痛苦。故《亲友书》云:"如 是一切痛苦中,无间狱苦最难忍。"

此地狱为何被称为"无间"呢?有几种解释方法:一、指强烈的痛苦无有间断,一直在不断感受; 二、造此罪业的众生,死后不需要经过中阴,直接无间堕入此地狱;三、由于再没有比这更强烈的痛苦了, 所以称为无间地狱。

寿量: 无间地狱的有情, 寿命长达一中劫。

那么,转生无间地狱的因是什么呢?造过杀父、杀母、杀阿罗汉等五无间罪;或者入密乘后对三恩德上师<sup>133</sup>产生邪见、不恭敬,并进行毁谤,一直没有忏悔,这种人将投生于这一地狱,而以其他业力绝不会转生于此。

《六趣轮回经》中也说<sup>134</sup>,杀害父母、师长、德 贤者(上师阿阇黎)的人,会转生于无间地狱。还有些 论典说,包括违犯密乘的根本戒,对金刚道友怀恨在 心、制造矛盾,没有忏悔的话,罪业也很严重,跟无 间罪基本上相似。

我们即生中杀父母、杀阿罗汉,这种情况不一定 有,但有些人已入了密乘,今天找这个上师灌顶、听

<sup>133</sup> 三恩德上师:赐予密宗灌顶、续部、窍诀的上师。

<sup>134 《</sup>六趣轮回经》云:"于父母师长,及有德贤者,起增上杀害,定堕无间狱。"

密法,明天找那个上师灌顶、听密法,到了最后却诽谤上师,这种行为很可怕。当然,有些情况可能是上师有问题,根本没有密法的传承,也不具备灌顶的资格,只为了达到某种目的而欺骗他人;但有些情况却是弟子有问题,对于具足法相的上师,没有在众人面前赞叹你,或者你相续中邪见深厚,对上师的种种行为不能接受,就开始肆意毁谤,不但自己生邪见,还通过语言的渲染让许许多多人也生邪见,这样你将来必堕无间地狱。所以,造恶业其实很容易,如果没有好好忏悔,无间地狱离你并不遥远。

前不久我们刚学了"寿命无常",知道自己没把握五十年、一百年不死,甚至明天不死的保证也没有,今天活在人间非常幸福快乐,可是再过一天或下一个月,会不会已堕入无间地狱时时感受无量痛苦,这很难说。因此,我们应当经常监督自己、观察自己,尽量不要造毁谤、欺骗别人等不善业,在力所能及的范围内行持善法,并于有生之年中,精进念诵金刚萨埵心咒,观想在金刚萨埵为主的诸佛菩萨面前,将想得起、想不起的种种罪业发露忏悔,否则,恶业种子不烧毁的话,以后很容易堕入地狱。

因此,我们在观修"轮回过患"的过程中,一定要对这些教义有坚定不移的信心。有了这样的基础,再修一些密法窍诀也有希望。否则,你口头上说已证悟了大圆满,实际上自己造的无数恶业没有忏净,全部堆积在阿赖耶上,最后两眼一闭的时候,大圆满窍诀还没来得及用,就直接堕入了地狱,这岂不是自欺欺人?因此,每个人务必要谨慎!

# 第四十二爷课

#### 思考题

- 1. 什么叫近边地狱? 在本论中,它分为哪几种?请一一说明 其受苦状况、转生原因。
- 2. 这些地狱是否只是藏传佛教中才有?为什么?明白这一点,对你有哪些帮助?
- 3. 修行人与世间人相比,他们重视的东西有何不同? 你属于哪种人? 你害怕地狱的痛苦吗?
- 4. 明白八热地狱、近边地狱的痛苦之后,我们应当如何实地去观修?

《前行》正在讲地狱的痛苦,其中八热地狱的痛苦已介绍完了,今天开始讲近边地狱:

己二(近边地狱 $^{135}$ )分五:一、煻煨坑地狱;二、尸粪泥地狱;三、利刃原地狱;四、剑叶林地狱;五、铁柱山地狱 $^{136}$ 。

"近边地狱"在藏语中的意思,指无间地狱周围的地狱。而汉地有些经典中,将其译为"游增地狱", 意即地狱众生从无间地狱或八热地狱中出来以后,游 荡到此,倍增苦恼。

按照此处的观点,无间地狱的四方,各有煻煨坑、

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> 按照《心性休息》的观点,近边地狱中除了以下四个地狱外,还有一个无滩河地狱。

<sup>136</sup> 有些佛经中,又称之为铜柱地狱。

尸粪泥、利刃原、剑叶林四个近边地狱。东方四个、 南方四个、西方四个、北方四个, 共十六个。东南有 一座铁柱山,同样西南、西北、东北各有一座铁柱山。 而有些经论中则说,不仅仅是无间地狱周围,而是八 热地狱中每一个地狱的周围,都各有四个近边地狱。

关于近边地狱的种类,《观佛三昧经》中描写了许许多多,如十八寒地狱、十八黑暗地狱、十八小热地狱、五百亿剑林地狱、五百亿铜柱地狱、五百亿铁机地狱等等<sup>137</sup>。由此,我想到了上师如意宝讲《前行》时提过:"这里所讲的十八大地狱,只不过是大致归类,实际上每个地狱众生的心识不同,所造的业不同,感受的果也完全不同,因此,地狱的景象应该有无量无边。就像在这个世界上,各个国家、地区对众生惩罚的法律都不同,故监狱的状况也千差万别一样。"

不过,此处所宣讲的地狱之苦,主要是根据《正 法念处经》、《长阿含经》、《毗奈耶经》中的描述,故 地狱的归类基本上相同。

前面讲了无间地狱的痛苦。其实,密乘中还有一种叫"金刚地狱",它的痛苦和寿量,远远超过显宗所讲的无间地狱,转生于此的人皆为破密乘誓言者。

现在的人特别喜欢求密法, 虽然这很好, 但大多

<sup>137 《</sup>观佛三昧经》云:"所谓苦者,阿鼻地狱,十八小地狱,十八寒地狱,十八黑暗地狱,十八小热地狱,十八刀轮地狱,十八剑轮地狱,十八火车地狱,十八沸屎地狱,十八镬汤地狱,十八灰河地狱,五百亿剑林地狱,五百亿刺林地狱,五百亿铜柱地狱,五百亿铁机地狱,五百亿铁网地狱,十八铁窟地狱,十八铁丸地狱,十八尖石地狱,十八饮铜地狱,如是等众多地狱。"

数人接受密法灌顶后,根本不问所需要守护的誓言。如果你是吃一顿饭,吃饱喝足就可以了,不需要担心还有什么,但听密法可不是这样,所以你们很多人寻找上师时,首先一定要观察,听了密法之后还要守护誓言,比如二十五条根本戒、八条支分戒,及大幻化网五条根本戒,这些誓言必须要遵守,否则确实很危险。

说实在的,现在有些显宗法师一直说不要学密宗,我觉得这也没什么不对的。如果你根基不够、不学誓言,就像在显宗中你只是受沙弥戒、比丘尼戒,却根本不去学戒,这样一来,你破了戒都不知道,最终这些迅速成就的因,反而是堕入地狱最快的因。所以,学密宗一定要先了解誓言,破了誓言的话,必定会堕入金刚地狱。《明誓言续》中讲了金刚地狱的各种痛苦<sup>138</sup>,《大幻化网释》也说:"纵然这个器世界遭到毁灭,金刚地狱众生的痛苦也不会穷尽,它们一刹那又会转移到其他世界的金刚地狱中,继续感受痛苦。"

在密乘誓言中,有两条是最为重要的:一、凡是跟你一起接受灌顶的人,叫做金刚道友,金刚道友间必须和睦相处,不能对其天天毁谤、生嗔恨心,甚至打架斗殴等;二、对自己的根本上师或金刚上师要尊重、恭敬,假如你今天在上师面前听密法、受灌顶,过段时间又因一些私人小事,开始对上师进行毁谤,即是破了密乘誓言。

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> 《明誓言续》云:"失毁根本破誓者,不勤恢复之方法,下堕金刚地狱中,所有普通之地狱,痛苦合一亦不及,彼狱十万分之一。"

现在有些人的行为特别可怕,他们接受灌顶之后,又到处说自己搞错了,从此对上师不理不睬,好像对待仇人一样。其实这并不是世间的感情,你可以今天不理、明天理;今天结婚、明天离婚,过两天又复婚、再离婚,怎么反反复复都无所谓。而佛法中的师徒关系,不是想离就离、想诽谤就诽谤、想抛开就抛开的,一旦处理不慎,就会在你的阿赖耶上,种下对生生世世危害极大的种子,所以这一点不得不注意!

#### 庚一、煻煨坑地狱:

无间地狱的众生,由于业力有所减轻,走出无间地狱之门。此时它们看见远处有一片黑漆漆的凉荫或妙壕,然后满心欢喜疾步前往,准备在那里乘凉休息,结果却陷入了剧烈燃烧的炭火坑里,被烧得骨肉焦烂,痛苦不堪。

那么,转生于煻煨坑地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》中云:"依止出离道,而不护禁戒,堕煻煨狱中,肢体皆消烂。"主要是居士或出家人明明依止了出离道,受了居士戒或出家戒,但却不好好守护禁戒,以此即会转生于该地狱,整个肢体被烧得焦烂。

此外,《佛说立世阿毗昙论》<sup>139</sup>中也说,往昔曾 把众生活活扔进火坑、热砂、火炭中,或者出家后破 戒之人,都会招致这种痛苦<sup>140</sup>。

<sup>139 《</sup>佛说立世阿毗昙论》: 十卷。陈•真谛译。又名《立世阿毗昙藏》、《天地记经》。收在《大正藏》第三十二册。本书叙述了天地世界之建立,及有情世间之相状。主要是宣说小乘的佛教观,跟《长阿含经》的旨趣大同小异。

<sup>140 《</sup>佛说立世阿毗昙论》云:"昔行何业受此果报?昔在人中取有命众生,掷置

所以我们也该想一想,堕入塘煨坑的因自己造了没有?如果造了"因",则"果"必定会成熟。因此,我们没死之前一定要忏悔,不忏悔清净的话,就像中毒之人若未解毒,迟早都会送命一样,我们所造的业早晚会给自己带来痛苦。

#### 庚二、尸粪泥地狱:

从塘煨坑地狱中解脱出来的有情,看见远方有一条潺潺不息的河流,因为在前一大劫毁灭期间一直身处火堆中备受煎熬,所以感到口干舌燥、渴到极点,一见到水不禁喜出望外,飞奔前去饮用。可是到了近前,哪里有什么水啊?结果陷入了人尸、马尸、犬尸等腐烂尸体臭气冲天、到处弥漫昆虫的污泥内,淹没过头顶,具有锋利铁喙的昆虫群起而上、竞相啄食,真是苦不堪言。

那么,转生于尸粪泥地狱的因是什么呢?《六趣轮回经》中云:"矫现诸威仪,苟求邪活命,堕尸粪狱中,为蛆虫啄食。"主要是生前通过诈现威仪,在人前装出一副修行人的样子,欺骗众生享用信财,以邪命养活,那么死后一定会堕入尸粪泥地狱。

《佛说立世阿毗昙论》中还说<sup>141</sup>,往昔把有生命的众生,扔进粪坑等不净处,或者转生为人时啖食生命,或令蜈蚣等撕咬其它小动物,也会招致这种痛苦。

火中,或热灰中或热砂中。或邪淫他妇过世法则入他境界,或出家破戒行住坐卧僧伽蓝中·····以此业报于中受生。"

<sup>141 《</sup>佛说立世阿毗昙论》云:"昔行何业受此果报?昔在人中取有命众生,掷置粪坑或不净处,乃至沟渎以此业报于中受……昔行何业受虫食啖困苦果报?昔在人中或令蛇狗蜈蚣鼍鳄之属,啮嚼有命众生,或起恶心受用五尘。由此业报于彼中生,受钻破食啖如是等苦。"

现在大城市里的人,每天聚在餐厅里,欢欢喜喜地吃活蹦乱跳的虫类、鱼虾,以及各种动物的肉。即生中你倒是吃得很开心,但再过几十年,你死后变成这些众生,它们会来吃你的,这种冤冤相报是决定的。可遗憾的是,他们造了这么多的恶业,却从来感觉不到,还自认为有钱有势,过得特别快乐。

前两天我去红原等地放生,那里的藏族牧民比较富裕,但杀生的行为特别特别可怕。由于受到经济社会的冲击,很多年轻人的因果观念日益模糊,而金钱至上的原则,在他们脑海中显得格外重要。他们不管是买摩托车、买轿车、买房子,处处都觉得需要金钱,而这些金钱却建立在无数众生的生命上。现在藏地杀生现象极为严重,汉地大城市里就更不用说了,许多有钱人仅仅是活一天,也能造下无数年在地狱中拔不出来的业,没有好好忏悔的话,恐怕你闭了眼之后,在前面等待着的唯有地狱。

然而,现在人往往意识不到这一点,他们平时非常担心的,只是:"我老了以后怎么办?有没有医疗保险、养老保险?"甚至我跟有些佛教徒交谈时,他们也从不担心来世堕入恶趣,唯一贪执的就是今生。其实对真正的修行人来讲,今生短短几十年,怎么样过都可以,毕竟房子修得再好、轿车买得再贵,也不可能陪着你生生世世,一旦离开了这个人间,紧紧跟随你的只有业力。

所以,前辈的大德和修行人特别重视来世。最近, 我在看智悲光尊者的弟子——无畏盔甲、无畏如来芽 尊者的传记,他们在修行过程中,特别怕来世的轮回、 因果,除此之外,觉得什么都不重要。相比之下,现 在很多修行人,包括比较有名气、有财势的出家人, 似乎从来不关心这些,平日里谈论的只是金钱、地位, 这样的确不是修行人。

通过这次修学《前行》,希望更多的道友应该看破世间,从内心中对来世堕入地狱产生恐惧。若能如此,你即生中肯定会注意取舍因果,否则,什么怕的概念都没有,修行就会流于一种形象。

现在很多人喜欢攀大法,天天追求最高的窍诀,但你若没有修好加行,尤其是现在所讲的共同加行,再殊胜的法对你也没有用。假如高法真的对每个人有利,那我绝对不会吝啬的。尽管我自己修得很差,但以前在大恩上师面前得过很多传授,文字上、理论上应该会讲。只要对大家真正有利,我作为大乘修行人,即使自己堕入地狱,也愿意给大家大量地传密法、大量地灌顶。(灌顶,我有点不太会,但也不是特别难,学一两天应该就可以。)可是这样有利无利呢?以我这么一年的修学经验来看,没有基础而高攀大法,确实如修空中楼阁。因此,对你们每个人而言,现在最有利的是要打好基础,尤其是明白人身难得、寿命无常、因果不虚、地狱可怕之理,只有这样,修行才不至于误入歧途。

我认识一些老修行人,他们平时口口声声说的,就是"我会不会堕入恶趣啊",一想起恶趣便特别害怕。而现在的修行人,对此好像没什么感觉,这是不行的!我个人修行虽然特别差,但也确实害怕堕地狱,有时候看到一些佛号功德中说,念了它能不堕恶趣,

我就特别高兴,马上要念这个。前不久我翻了过去的笔记,里面讲到一个咒语,法王曾说念了就不堕恶趣,我非常兴奋,一直念了很长时间……因为我心里很清楚,不论是今生还是前世,自己肯定造了不少堕地狱的业,现在通过念佛号、念咒语或修行,就有办法不堕恶趣的话,这是最好的保障,一定要好好修持。

大家通过学习《前行》,希望以后也要有一种修行的愿望,不要去追求短暂无实的名利。同时,应当相信来世是漫长的,这个道路特别可怕、痛苦,因此,务必要依靠修行加以断除。

前两天有个发心人员说:"我在这个部门特别痛苦,实在是受不了,好折磨、好伤心啊!"但是你在那边吃得好、穿得好,跟地狱众生比起来,有什么痛苦的?真正的痛苦就在地狱中。现在有些人在感情上、地位上,稍微遇到一点点挫折,就认为天塌下来了,这样也没有必要。人间的种种痛苦,再怎么样也忍得了,而地狱里的痛苦,才是真正的苦不堪言,但又因业力现前不得不忍。所以,大家一定要注意!

## 庚三、利刃原地狱:

从尸粪泥地狱中解脱出来的有情,看到一赏心悦目的青青草原,便欣然前往。结果遇到的却是一片兵器所成的利刃原,整个大地长满了形状如草、锋利燃火的铁刺。右脚踏在上面,右脚被戳穿;左脚踩下,左脚被刺透。由于众生的业力所致,当脚抬起时又恢复如初,再度踩踏之时又如前一样被穿透,痛苦难忍。

《瑜伽师地论》中也描述过此地狱的惨状<sup>142</sup>,比如下脚时,双足的皮肉筋骨全被刺烂,脚抬起来时又平复如初,连伤口的痕迹都没有,再踩在地上时又同样遭受痛苦。

那么,转生于利刃原地狱的因是什么呢?《六道伽陀经》<sup>143</sup>中云:"若人说邪道,破正法为非,满道排锋刃,令彼往来行。"如果有人宣说邪道,破坏正法、为非作歹,那么当他死了之后,所踩的道路会排满锋利的利刃,由于业力所驱,不得不在上面踩来踩去。

汉文《大藏经》中确实有一些很好的教证,希望 汉地的法师、学者、修行人尽量翻阅这些经论。从历 史上看,不管在唐朝还是宋朝,许多著名的译师,如 菩提流支、鸠摩罗什、真谛、法天、施护、法护等, 都是印度人。除了玄奘等极个别译师以外,大多数都 是从印度来中国翻译佛经的。不过,现在好像没有这 种现象了,许多印度人来中国只是在这边开饭店,卖 一些比萨、印度咖喱,或者在有些大宾馆里,专门负 责开门、关门、开车门,而真正来这里传教布道、作 思想上交流的,基本上看不到了。

记得80年代,印度的奥修大师曾轰动一时,当 地人将他与佛陀、甘地、尼赫鲁等,并列为改变印度 命运的十位人物之一。后来奥修去了美国,由于他的 学说相当开放,融合了儒教、佛教等各派思想,故早

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> 《瑜伽师地论》云:"次尸粪埿无间有利刀剑,仰刃为路。彼诸有情为求舍宅,从彼出已游行至此,下足之时,皮肉筋血悉皆消烂,举足之时还复如故。"

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> 《六道伽陀经》:宋朝中印度土沙门法天译。宣说六道相之偈颂,与《六趣轮回经》类似。

期在美国特别受欢迎,短短几年时间里,他的信徒已达 30 万。然而,由于他极力鼓吹性自由,公开反对婚姻的承诺,破坏了许多家庭的和睦,并通过各种手段聚敛钱财,以致遭到了美国政府的驱逐和监禁,最终在西方声名狼藉。

我也看过他的一些观点,他声称耶稣、穆罕默德和佛陀只会使人背离正道,世界上只有他的宗教才是唯一正确、唯一可信的……从很多言论上看,好像跟有些邪教没有什么差别。1990年他在印度死去,有人说他的死因是在美国曾被下毒。

现在的印度,劳务性输出比较多,而思想性、技术性的输出,几乎没有了。在往昔,不管是汉传佛教、藏传佛教、均起源于印度。到了印度之后,且不说释迦牟尼佛,就是后来的二胜六庄严,以及千千万万智者们的思想,也是世界上其他任何学说、宗派都无法比拟的。在座的很多知识分子,以前也学过种种知识,但接触到释迦牟尼佛的智慧后,每个人不得不口服心服、恭敬接受,这是不可否认的事实。

因此对于印度,我们应该有份感恩之心。尤其是 汉地的《大藏经》,大多数是印度人来中国学汉文, 然后进行翻译的,这种恩德确实非常大——那天我看 到有位仁波切,他召集了印度和西方的一些翻译家, 准备用 25 年的时间,把《大藏经》都翻译成英文, 这种发心也很伟大。

以前法王去印度时,我们跟印度人交流过,但感觉上,他们对婆罗门教、印度教比较熟悉,常有一部分智者定期、不定期地开些研讨会,除此之外,真正

弘扬佛教的思想,把它传至中国、美国或其他国家的 人却很少。所以,每个不同的时代中,出现的人物可 能也不同吧。

相比之下,在当今这个时代,把佛法传至欧美国家的,反而是藏地的高僧大德。并非因为我是藏族人,就对藏族百般赞叹,而事实上,的确是藏地很多仁波切和大德,通过讲经等各种方式,让原来根本不懂佛陀真理的无数西方人,逐渐认识到了佛教的殊胜。

总之,在座的道友有时间应翻阅《大藏经》,尤 其是了解一下宣说轮回痛苦、业因果的道理。那里面 讲得特别好,而且都是佛语,若能背诵下来,经常提 醒自己哪些业会堕入什么地方去,平时就会倍加小 心,对自己也有一种约束。

## 庚四、剑叶林地狱:

从前面地狱中刚解脱出来的众生,又看到一片枝繁叶茂、舒心悦意的森林,(前两天我看了个《森林之歌》,里面介绍了新疆、云南的一些森林,并说现在市场上琳琅满目的水果,它们的故乡就是森林,介绍词写得很好。若是我们人间的森林,可以让人去休息乘凉,可地狱中的不是这样,那里是什么样呢?)当它们兴高采烈地狂奔而去,哪里有什么悦意的森林?遇到的却是一片剑叶林,只见铁树上长着许多叶状的利剑等兵器,随风摆动,将这些众生碎尸万段,之后恢复如初,又再度割截,它们就这样感受着被切割的痛苦。

《瑜伽师地论》中也说144,地狱众生到森林里准

322

<sup>144 《</sup>瑜伽师地论》云:"次刀剑刃路无间有刃叶林,彼诸有情为求舍宅,从彼出

备坐下休息时,业力的风就开始吹动,树上的枝叶统 统变成利刃坠落下来,将它们的身体斩截成一段一 段,感受无量的痛苦。

那么,这是什么果报所致呢?《六趣轮回经》中云:"若阴谋害他,堕彼剑叶林。"假如以不良的心行谋害别人,以此果报就会堕入剑叶林地狱。还有《立世阿毗昙论》里讲<sup>145</sup>,生前喜欢打仗,用刀等兵器伤害别人,也会堕入此地狱中去。

现在很多人特别喜欢兵器,不过,汉地稍微好一点,要想身上别着刀、持着枪,国家法律也不允许。 而藏地可能是业力现前吧,这方面比较差。前段时间, 我家乡那边就有个人,跟别人也没有多大仇恨,就用 刀子砍死了他。这种拿着兵器杀人的人,定会堕入剑 叶林地狱,感受无数次的被斩杀,非常可怕!

### 庚五、铁柱山地狱:

这里是毁坏梵净行、破戒律的出家人或行邪淫的 在家人转生的地方。由于业力的牵引,它们来到阴森 可怖的铁柱山前,这时听到山顶上昔日苦苦爱恋的女 人<sup>146</sup>呼唤自己。《正法念处经》中说<sup>147</sup>,她打扮得特

已往趣彼荫,才坐其下微风遂起,刃叶堕落,斫截其身一切支节。"

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> 《立世阿毗昙论》云:"昔行何业受此果报?昔在人中行斗战事,与人刀仗遣令斗战,作如是言:汝等用此器仗取彼国土。长围四合聚集多人肆意杀害,由此业报于彼中生。"

<sup>146</sup> 地狱众生若是女人,就会见到昔日苦苦爱恋的男人呼唤自己,下面也以此类推。 147 《正法念处经》云:"而此罪人,见彼树头,有好端正严饰妇女。如是见已, 极生爱染。如是妇女,妙鬘庄严,末香坌身,涂香涂身,如是身形第一严饰。身 极柔软,指爪纤长,熙怡含笑,以种种宝庄严其身。种种欲媚,一切愚痴凡夫之 人,见则牵心……然彼妇女以欲媚眼,上看彼人,美声语唤,先以甜语作如是言: 念汝因缘,我到此处,汝今何故不来近我?何不抱我?"

别漂亮,用媚眼含情脉脉地看着你,用娇柔动听的声音喊你的名字,并说:"念在我俩昔日的情分上,我特意来这里看你,现在你也见到我了,为何不来亲近我、拥抱我?"听到这些甜言蜜语,地狱众生的习气复苏,实在是忍不住,冒着生命危险向山上攀登(有些众生明明知道危险,有些也不一定知道)。结果因为业功现前,山上的树叶全部变成朝下的兵器,身体被这些兵器刺穿,内脏、肠子挂得到处都是,从皮肉到骨髓之间均被切割斩碎。当它筋疲力尽地爬上山顶,身体恢复如初,此时乌鸦、鹰鹫等飞禽又前来啄食它的眼油、乃至身体的一切支分<sup>148</sup>。

此时,又听到山脚下传来呼喊它的声音,它便一如既往地向山下奔去,所有的树叶又转向上方,从它的前胸刺入,径直穿透后背。到了山脚下时,等候在此万分恐怖的铁男、铁女,将它拥抱入怀,将它的头颅活活吞入口中细嚼慢咽,并不时从嘴角两边流出白色的脑浆……感受诸如此类的异常痛苦。

《正法念处经》中详细描述了于此地狱感受果报的种种痛苦,并总结道:"何因故烧?邪欲为因。"也就是说,这些燃烧身心的苦因是什么呢?即是邪欲。可见,我们的心特别可怕,若未以正知正念来守护,会让我们无数次堕入地狱感受无边的痛苦,故佛陀在最后提醒:"当知是心,不可信也。"

现在有些出家人、居士,愿意放下一切,利用短

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> 《正法念处经》云:"炎嘴鹫鸟,即啄其眼。火燃刀叶,先割其耳。如是被割,唱声吼唤。刀叶炎燃次割其舌,次割其鼻,如是遍割一切身分。欲爱牵心,如是到地。"

暂的人生,一心一意地精进修行,这种选择真的非常好。但有些人可能是业力现前,修行也不一定善始善终。以前就有一个人,她考虑三四年后出了家,结果出家没过几天,就因为遇到一些恶缘,一念之差又破戒还俗了。因此,众生的业力特别可怕,有些人很想自己的善心不断增长,但是由于业力深重,不但不能成功,反而成为堕入地狱的因。

所以,相信因果的人,要好好思维这些道理,之后应当注意取舍,用正知正念守护自己的戒体。现在人贪欲特别炽盛,很多家庭不和睦,不正当的行为太多了,其实这些在今生会给自己带来许多痛苦,来世将成为堕入铁柱山地狱的因,故不可不慎!

对于以上八热地狱、十六近边地狱和铁柱山地狱的痛苦,我们经过一番详细分析之后,要到一个寂静的地方闭目观想。其实修行需要这样,对前面所讲的道理要好好观修。前段时间有个人拼命求我:"您可不可以给我讲个观修法?"我说:"每天讲的共同加行,就是观修法。""这个不行,您要给我讲另外一个观修法。"我说:"无论到了什么世界,我都没有更好的观修法了,这个就是最殊胜的观修法!"

因此,很多人要有一种修行的理念,不能只是理 论上明白就可以了。佛教史中讲我们的传承时,有理 论的传承、实修的传承、口耳相传的传承等多种。其 中,仅有理论的传承还不行,一定要有实修的传承; 仅有实修的传承还不够,还必须去真正实践、身体力 行。

话说回来, 我们了解地狱的痛苦后, 应该怎么样 观想呢? 首先, 观想自己如今已真真切切地转生在那 些充满恐惧和痛苦的地狱中了。又转念沉思:"啊! 我现在并不是真正生在那些地狱里, 仅仅是内心意 念,竟然那么恐怖、那么痛苦,而今真正堕落于地狱 中的众生不可胜数,这些有情都是我前世的父母,也 无法确定现世的生身父母、亲朋好友命终后不堕入地 狱。其实,转生到那些地狱的主因就是嗔恨心,而我 们这些人在前世和今生中,肯定造下了数之不尽的嗔 恨烦恼恶业, 由此后世一定会转生到上述那些地狱 中。"(米拉日巴也说过:"恶趣主因为嗔心,舍命亦应修忍辱。" 堕入恶趣的因主要是嗔恨心, 故宁舍生命也要修持安忍, 不 能随便发脾气。有些道友说自己十二年中没发一次脾气、这 个很好! 有些人一年发一次脾气, 有些是一个月一次, 有些 是一天一次,还有些是一小时一次,一会儿跟这个吵架、一 会儿跟那个吵架,这是堕入地狱的因。)

接着观想:"如今我已获得暇满人身,并有幸遇到了具有法相的上师,聆听了甚深窍诀,拥有行持佛法成就佛果的机会,此时此刻务必要下决心:为了从今以后不转生于那些恶趣,一定要锲而不舍地努力修持!"每个人要有这样的决心。这个也没必要详细解释,只要你有心、有智慧,反反复复地读几遍,就会领悟到其中深意。假如你对华智仁波切的金刚语都没感觉,那我这个凡夫的胡言乱语,你就更不会相信了。

总之,我们要再再思维上述道理,对以往所造的深重罪恶诚心忏悔,并立下坚定誓愿:"今后纵然遇到生命危险,宁死也绝不造堕落地狱的恶业。"一方

面这样忏前毖后,一方面对现在身陷地狱的有情生起强烈悲心而发愿:"但愿这些众生当下从恶趣中解脱……"

尤其是诚如华智仁波切所言,我们前世的父母亲 友如今正在地狱中受苦,为什么呢?因为他们几乎没 造什么善业。看看今生的父母亲友就知道,不要说往 生极乐世界,就连下辈子获得人身的善业,他们也没 造过,因此死后必定堕入恶趣。为了救拔这些正在受 苦的地狱众生,我们共同念观音心咒:

嗡玛呢巴美吽……

给瓦德意涅德达 我今速以此善根 贤瑞热望拉措哲嘉内 成就圣者观音尊 桌瓦秋将马利巴 令诸众生无一余 坛嘉德意萨拉括巴效 悉皆安置于此地

以上的道理,要以圆满加行、正行、后行来修持。 在《前行实修法》中,每一引导文都要求以三殊胜摄 持,这样的修法在《前行备忘录》中也经常强调,但 今天因为时间关系,后面这一部分我不广讲了。

不过,你们每次听到这些地狱痛苦,最好能去实地修持,观想自己若真转生于那些地狱,会感受何等的痛苦。然后看自己活着的时候,上述这些因造了没有,如果造了,不忏悔就定会成熟。所以,该忏悔的有些业,必须要好好忏悔。

确实,忏悔相当重要。《长阿含经》云:"云何二法趣向恶趣?一谓毁戒,二谓破见。"倘若你入佛门后破了戒,或者舍弃以前具有的正见,没有好好忏悔的话,势必会堕入恶趣。所以,我们佛教徒一定要

相信因果, 切莫因业力现前、环境影响, 而造下可怕的恶业。当然, 要想在什么环境中都不动摇, 前提必须要精进实修, 比如这次修学了《大圆满前行》, 大家心里要有一种转变, 这个很重要!

# 第四十三节课

#### 思考题

- 1. 八寒地狱有哪些?请具体说明其受苦状况、众生寿量、转 生原因。
- 2. 了解八寒地狱的痛苦后,应当如何结合自相续来观修?请说说你是怎么修的?
- 3. 孤独地狱的众生,是如何感受痛苦的?明白这些,可遣除你的什么疑惑?

关于地狱的痛苦,前面讲了八热地狱、近边地狱,今天开始讲八寒地狱之苦。

讲这些地狱的痛苦,旨在让四众道友了解,在这个世间上我们肉眼看不见的地方,存在着极为痛苦的众生。一旦了解了地狱的苦状,我们定会心生怖畏,回顾自己以往所造的恶业,谁也没有把握死后不转生到那里受苦。所以,每个人应该观察自己会不会堕入地狱,如果会,就要赶紧忏悔,不然,死亡何时到来是很难说的。

这一点每个人都要考虑。正如很多大德所言,我们获得人身本就不易,如今遇到了具相上师,得到了殊胜窍诀,更是多生累劫积累的福报,如果现在不精进修持,死后两手空空地往赴中阴,随业力之风而堕入三恶趣,这实在是太可惜了!地狱、饿鬼、旁生的难忍痛苦,并不是现在所能想象到的,但从我们行持

的微薄善法、所造的无边恶行来看,谁也不敢保证自己将来不会感受那种痛苦。

如今不学佛的人特别多,学佛的人即使有一部分,但包括出家人,常观想轮回痛苦并心怀恐惧、随时随地害怕堕落的,也寥寥无几。大家不妨观察一身边,真正的修行人又有多少?然后再看看自己:学佛之前你怎么做的?学佛之后有没有观过轮间苦?这些值不值得观想?该不该观想?……我们不是旁生,只要有吃有穿、生活有着落就可以了,而作为一个人,我们更需要考虑的,是自己要随业力前往后世和现在一样害怕痛苦、希求快乐,倘若现在不用修行来维护自己,将来必定会感受漫长的痛苦。所以,修行确实十分重要,而若要修行,前提必须是通晓最基本的佛理。

现在大多数不信佛教的人,认为地狱不存在,即使有确凿的依据足以证明其存在,他们仍然置之不理,没有任何理由地去否认,这固然是一种愚蠢。而那些承认地狱存在的佛教徒,想当然地认为自己不会堕入其中,似乎地狱只是吓唬孩童、警戒别人的所在,与自己毫无关系,这种想法更为可悲。其实,不管是什么样的人,今生、前世、前世的前世……都曾在阿赖耶上埋下了无数恶业种子,一旦这些恶业成熟,那时只有规规矩矩地去感受痛苦。

所以,在我们有时间的时候,一方面要通过念百字明、金刚萨埵心咒等方法,好好忏悔以往的罪业,同时,以后尽量不要再犯。当然,凡夫人的习气根深蒂固,加之有时定业成熟,谁也没把握从此不造一点

罪业,但从现在开始,至少不能再像以往那样放逸, 而应小心谨慎地对待因果。否则,你造了业的话,最 后只有自己去承受。

下面讲寒地狱的痛苦时,希望大家不要像世间学者或考古学家一样,只是字面上了解一下,而不认为自己包括其中。我们作为修行人,应将每一个道理对照自相续观察:"我犯过这种错误没有?如果犯过,下一辈子会不会堕入地狱?如果堕入地狱,能否受得了那些痛苦?现在我在人间时,夏天四五十度就特别苦恼,寒冬腊月在外面呆一会儿也难以忍受,天气稍微转凉时,不加衣服就冷得发抖……那地狱的痛苦比这严重无数倍,如果我真的堕入其中,该怎么办呢?虽然今天我还活着,但很可能突然出事就离开了人间,到那时,在业力的支配下直接堕入寒热地狱,会是怎么样的痛苦?"

每个人在修行的时候,一定要对地狱有种毛骨悚然、恐惧害怕的感觉,若能如此,说明你对轮回的痛苦有所领悟。否则,听到极乐世界的功德也无所谓,听到地狱的痛苦也无畏惧,那你的修行肯定出了问题。

### 己三、八寒地狱:

寒地狱的位置,据许多论典中描述,一般是在南赡部洲之下。如《瑜伽师地论记》<sup>149</sup>中说:地面以下 三万二千由旬,是第一个寒地狱(具疱地狱),依次往

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> 《瑜伽师地论记》:又名《瑜伽论记》,二十四卷,收于《大正藏》第四十二册。乃糅录诸师有关瑜伽师地论之释文。

下,每隔两千由旬就有一寒地狱<sup>150</sup>。不过,《阿毗达磨藏显宗论》<sup>151</sup>中言,寒地狱并非在地面以下,而是在围绕四大部洲的铁围山之外的一个极黑暗世界<sup>152</sup>。 所以,各个论典的说法不太一样。

关于寒地狱的数量,《正法念处经》、《俱舍论》中说是八种,而《长阿含经》、《立世阿毗昙论》则说是十种。虽然寒地狱的位置、名称、数量说法不尽相同,但只要众生造了相应重罪,的的确确就会堕入其中。因此,我们先应了解寒地狱的受苦状况,然后再反反复复地思维、观修。

## (一) 具疱地狱:

通常而言,寒地狱处在雪山、冰川的环抱中,到 处狂风四起、暴雪纷飞,居此地狱的众生赤身露体, 遭受非常难忍的寒冻之苦,身体上不时长出水泡,由 此称为具疱地狱。

我们学院的冬天特别寒冷,若不穿得严实一点,可能身上会冻出水泡。好像东北也是这样,以前我去的时候,就有人告诫我:"您一定要用衣服包好,不然会冻出水泡来。"在藏地,冬天确实非常冷,无畏盔甲在传记里说:"石渠的夏天美似天界,冬天则如寒地狱一般。"我们色达也是这样,夏天漫山遍野都是鲜花,可以与天堂相媲美;而在冬天,尤其是十二月份左右,简直可谓滴水成冰,许多道友都很害怕。

<sup>150 《</sup>瑜伽师地论记》云:"八寒地狱高广各十千,从此入地过三万二千量有初寒狱,向下复隔二千由旬,有七寒狱周围傍住。"

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> 《阿毗达磨藏显宗论》: 又名《显宗论》, 印度众贤造, 唐玄奘译。四十卷, 收于《大正藏》第二十九册。

<sup>152 《</sup>阿毗达磨藏显宗论》云:"此寒地狱,在绕四洲轮围山外极冥暗所。"

现在我们这里很多人已在准备过冬的衣服、牛粪了,还有些人在装修房子,这是很有必要的。否则, 天那么冷却一直忍着,想做些事情也很困难。虽说人 间的寒冷和寒地狱的无法相比,但有些地方也有相似 之处,可以借此去启发思维。

### (二) 疱裂地狱:

水泡慢慢破裂而形成疱疮伤口,由此称为疱裂地狱。

具疱地狱、疱裂地狱二者,《大智度论》中称为"頞浮陀(少多有孔)地狱"、"尼罗浮陀(无孔)地狱",《长阿含经》中称为"厚云地狱"、"无云地狱",名称不太相同。但在《光明童子因缘经》中<sup>153</sup>,寒地狱的名称与《前行》、《心性休息大车疏》中讲的基本一致。

## (三) 紧牙地狱:

有情难以忍耐寒冷的折磨,禁不住牙关紧咬,由 此称为紧牙地狱<sup>154</sup>。

# (四) 阿啾啾地狱:

有情不断发出呼寒叫冷的声音,由此称为阿啾啾地狱<sup>155</sup>。

阿啾啾,意为好冷啊。以前有位大天比丘,曾造过三个五无间罪,他生前给人讲经说法,令很多弟子证悟了阿罗汉果。在他圆寂后,有次他的一个阿罗汉弟子到施主家应供,在洗手的时候,这个弟子想:"不

<sup>153 《</sup>光明童子因缘经》云:"疱地狱、疱裂地狱、阿咤咤地狱、呵呵鑁地狱、虎虎鑁地狱、青莲华地狱、红莲华地狱、大红莲华地狱,如是等八寒地狱。"154 紧牙地狱:也叫安嘶咤地狱、呵罗罗(寒颤声)地狱。

<sup>155</sup> 阿啾啾地狱: 也叫虎虎婆地狱、阿婆婆(患寒声)地狱。

知道上师转生到什么清净刹土去了?"于是以阿罗汉的神通来观察,结果发现大天比丘堕入了寒地狱,但他自己根本不知道,只是在不停地说:"阿啾啾、阿啾啾,我的房子怎么这么冷啊……"看到这些,这位弟子想马上做佛事,搭救上师。但等他洗完手后,再一观察,发现大天比丘因为传法的功德,已转生于三十三天了——这样很好哦!他自己都不知道堕入地狱了,只是觉得好冷,结果很快就解脱了。

大天比丘在世时,他的眷属多达十万。我讲《萨 迦格言》时也说过,据历史记载:释迦牟尼佛涅槃之 后,没有一个凡夫能像大天比丘一样摄受如此众多的 眷属。

### (五) 矐矐婆地狱:

有情呼寒叫冷的音声已经间断,只能呼呼呼地长声叹息,由此称为矐矐婆地狱<sup>156</sup>。

# (六) 裂如青莲花地狱:

有情的皮肤冻成青色,裂成四瓣,由此称为裂如青莲花地狱。

# (七) 裂如红莲花地狱:

皮下之肉冻成红色,并冻裂成八瓣,由此称为裂如红莲花地狱。

## (八) 裂如大莲花地狱:

皮下之肉冻成黑红色,裂成十六瓣、三十二瓣或 无数瓣,由此称为裂如大莲花地狱。沦落在此地狱的 有情,冻裂的伤口中爬入许多铁喙的昆虫咬噬着,同

<sup>156</sup> 矐矐婆地狱: 也叫睺睺(亦是患寒声)地狱。

时还要遭受寒冻之苦。

上述有八种全然不同的痛苦,所以才安立了八种名称,这些统称为"八寒地狱"。

转生八寒地狱的因是什么呢?有些经论中说,让 众生在寒冷的冰或水里冻死,即会转生于此地狱。我 看海边那些捕鱼为生的人,很明显在造这种业。他们 用机器从海里捞出无数鱼虾,然后直接放入冰箱,把 那些众生活活冻死。以前我随法王去普陀山时,就看 到船上放了好多特别大的冰箱,里面冰冻了不计其数 的鱼。这些业,绝对是堕入寒地狱"最好"的因。现 在,汉地这样的人特别特别多。

也有些经论说: 若有人剥众生的衣服, 令其受寒 冷逼迫, 死后将堕入寒地狱中<sup>157</sup>。

《本生论》<sup>158</sup>中还说:"断无见者于后世,当住寒风黑暗中。"持断见而认为因果、前后世不存在的人,死后将堕入黑暗的寒地狱,感受无量无边的痛苦。现在的持断见者,尤以无神论最为严重,其观点可让无数众生直堕寒地狱。你们有些当过老师的,尤其是讲过唯物论的,以前可能大力宣扬过因果、轮回不存在,天堂、地狱不存在,让成千上万的人受到影响,摧毁了他人相续中的善根,这些都是寒地狱之因。

此外、毁谤圣者也是寒地狱的因。《立世阿毗昙

<sup>157</sup> 如《佛顶尊胜陀罗尼经教迹义记》云:"若人劫剥众生衣服,令他寒冻,受如是报在此狱中。"《佛顶尊胜陀罗尼经教迹义记》,唐代法崇撰,收于《大正藏》第三十九册。

<sup>158 《</sup>本生论》:由圣勇菩萨所造,另有说前四卷由圣勇菩萨造,后十二卷由寂变、圣天造,现收录于《大正藏》第三册。属于《噶当六论》之一,其余的则是《庄严经论》、《菩萨地》、《学集论》、《入菩萨行论》、《集法句论》。博朵瓦尊者生前对《噶当六论》相当重视,修学这几部论后,必会树立起坚定的因果正见,法王如意宝对他们这一传统极为赞叹。

论》中云: "瞿伽离比丘, 堕波头摩狱<sup>159</sup>, 诽谤大声闻, 舍利及目连。" 提婆达多的弟子瞿伽离比丘, 之所以堕入大莲花地狱, 原因就是毁谤了圣者舍利子和目犍连。这个公案, 在《大智度论》中讲得比较清楚:

瞿伽离平时因受提婆达多的影响,对舍利子和目 犍连的言行举止常生邪见。一次,舍利子和目犍连刚 结束安居,云游至某个国家时,忽然遇到大雨,他们 便到一做陶器的旧舍里过夜休息。当时他们不知道, 已先有一女人在此舍的暗处睡下了。此女人在梦中生 贪心,流失了不净,于是第二天一早去沐浴。

这时被瞿伽离发现了,便问:"你昨晚睡在哪里?"她说:"我住在陶师家。"又问:"当时还有谁?"她说:"还有两位比丘。"正在此时,恰好见到舍利子和目犍连从屋里出来,瞿伽离就认定他们做了不净行,并在僧众中及国内各处公开毁谤。

当时梵天劝告并制止他,说两位圣者绝不可能做这种事,但他不听。后来,佛陀也亲自劝他不要诽谤,并再三呵斥,但他仍固执己见,并起座离去。(可见,众生业力现前时,不要说其他人,就算是佛陀亲自去劝,有些人也听不进去。)

后来,他回到房中,浑身生疮溃烂,当天夜里就死了,死后堕入大莲花地狱。由此,佛陀对僧众们宣说了八寒地狱的寿量长短、受苦状况等。《大智度论》 13 卷中对此有详细描述,你们有兴趣的话,可以去翻阅。

总之, 寒地狱的因主要有三种: 一是持断见, 一

336

<sup>159</sup> 波头摩狱: 即大莲花地狱。

是毁谤圣者,一是让众生在寒冷中死去。《经律异相》 160中也说:如果毁谤圣者,死后会堕寒地狱<sup>161</sup>。因此, 毁谤像目犍连、舍利子那样的阿罗汉,肯定会堕入寒 地狱。而从广义上讲,最初发了愿菩提心和行菩提心 的人,也可以叫圣者,如《入行论》云:"倘若生起 菩提心,即刻得名诸佛子<sup>162</sup>。"因此,我们尽量不要 毁谤任何人。

除非你是执事或管家,为了僧团的戒律清净等原因,不得不说。此外,即使你真发现了一些事情,没有特殊必要,也不要随便去讲。毕竟眼见的也不一定真实,以前我讲过,人们总认为"眼见为实",但有时因心里先入为主的观念作怪,眼睛见到的可能并不是真相,若是随便乱说,很容易让自己造下恶业。

佛陀曾于经中再三强调"意清净,身清净,语清净",我们三门若能得以清净,活在世间也有了意义。现在很多居士口口声声说别人过失,其实你根本没有资格,假如过失说得太多,受害的只能是自己。试想,那个人若是地地道道的凡夫,而且你说的也千真万确,从世间角度来讲也未尝不可。但对方若是圣者的化现,那怎么办呢?古往今来,许多圣者看上去疯疯癫,但他们的内证功德不可思议,倘若你因为短短几分钟的语言,就要在千百万劫中堕入寒地狱,遭受无量的痛苦,太不值得了!

所以,这方面大家应该好好思维,看在这个世间

<sup>160 《</sup>经律异相》:五十卷,梁代释宝唱等集。收在《大正藏》第五十三册。

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> 《经律异相》云:"极寒风吹身胀满,如四种相受苦呻吟。以谤贤圣故,堕彼四种地狱,于一切时受无量苦,是一切大寒地狱。"

<sup>162</sup> 佛子就是圣者,在藏文中,二者是一个词。

到底要怎样生活才真正有意义。现在大多数人不了解生活的价值,认为只要家庭快乐、腰缠万贯、吃穿不愁就可以了。其实这样的理念,不要说人类,就连蚂蚁都有。蚂蚁也想把窝做好,有吃、有穿——咦,蚂蚁穿不穿衣服?有点说错了,应该是有吃有喝。不过,有些年轻蚂蚁还是穿高跟鞋,你看,好多居士点点头,他们肯定见到过!(众笑)

言归正传,八寒地狱众生的寿量如何呢?二百藏升163的大盆里装满芝麻,具疱地狱的每一百年从中取一粒芝麻,直到将所有芝麻全部取完,才是具疱地狱众生寿量结束的时刻。其余地狱次第呈二十倍递增,从上而下寿量越来越长,痛苦越来越强,也就是说:疱裂地狱的寿量是具疱地狱的二十倍,紧牙地狱的寿量是疱裂地狱的二十倍……依此类推。如《俱舍论》云:"芝麻器中每百年,取出一粒至穷尽,即是具疱地狱寿,余寿渐成二十倍。"《心性休息大车疏》中也引用《正法念处经》云:"此革萨拉城中秤芝麻之斗二百倍量之容器盛满芝麻,每百年从中取出一粒,取尽之时,起疱地狱之众生于此狱寿尽也。余地狱寿量渐次增二十倍,以此类推,需受剧苦也。"

接下来,我们还是像前面那样,结合自相续而观修这些寒地狱的痛苦。怎么样观修呢?首先观想:在我们人间,寒冬季节一丝不挂、赤裸裸地在外面停留一瞬间,尚且也无法忍受寒冷的痛苦,假设真正转生于那些地狱,又怎能忍受得了呢?所以,对于自己相续中的罪业,一定要忏前戒后,并对已沦落到地狱中

<sup>163</sup> 藏升: 为革萨拉城市所用容量单位。

的有情生起大悲心。

这样观修应该不难。以前有些上师也亲自修过,比如在冬天最冷时,不穿衣服或穿得很少去感受那种寒冷。实在忍受不了的时候,要么就想"我以后堕入寒地狱怎么办";要么想"我正在寒地狱中亲身感受痛苦";要么想"虽然如今我没转生于寒地狱,但从无始以来,我所造的业中肯定有许许多多寒地狱之因,没有把握将来不会堕落,我该怎么办呢"……在观修的时候,应该这样反反复复地思维。

之后,跟前面观修热地狱一样,再想:"噢,我现在并未堕入地狱,忏悔还来得及。如今我遇到了具相上师,听闻了殊胜佛法,并转生在业力之地的南赡部洲,如果修持就有机会改变,故我应当好好忏悔!从现在开始,以后绝不再造堕入地狱之因。"忏悔的同时,还要想到:"这样小小的寒冷,我现在都忍受不了,那么无始以来我父母、亲戚、朋友所造的业特别可怕,他们很多人肯定正在寒地狱受苦。"于是对他们生起难忍、强烈的悲心。然后一直闭目观修。

其实,《前行实修法》中的每一个引导文,若与这里的内容对应着修,效果可能比较好。当然分开修也可以,不管怎么样,你们一定要修。要知道,修行与理论完全不同,理论只是文字上懂了,知道寒地狱如何如何,但不观修的话,内心不会有很大触动。如果你能实地观修,到了一定时候就会感到:"这的确不是理论上的空谈,我死后真会转生到那些地方!"有了这种感受,你白天也会害怕,晚上做梦也会害怕。

前天晚上,我梦到自己堕入了饿鬼界,特别可怕,

当时一直想办法转变,但这种业力怎样都改变不了……醒来以后,我的心还在怦怦跳,觉得自己可能即生或前世造了业,这是下一辈子要堕饿鬼的相兆。这两天也有点害怕,天天念金刚萨埵,但不一定能改变什么。

其实我们活在世间,一切就像做梦一样,没有多大意义。很多人把眼前的名闻利养看得特别重,为达目的不择手段,却不知死后在极为漫长的时日里,为此要感受种种果报。毕竟人的寿命特别短,死后会换成完全不同的世界,不一定再有蓝天白云、茵茵绿草,到了那时,哪怕你是国家总统、联合国秘书长也没有用,只有随业力而感受相应的果报。

那么,这一切可不可以挽救呢?若能在死之前,抓紧时间精进忏悔、修行佛法,将来即会给自己带来快乐,除此之外,亲朋好友也救不了你,财富地位也帮不上忙,唯一能依靠的只有正法。这一点,没修行过的人不一定感受得到,但假如你长期修行,到了最后关头,必定会明白此言不虚,这从很多传承上师的身上也看得出来。

所以,我们不要一味忙于毫无意义的琐事,尤其是大城市里的人,尽管生活压力很大,有时候也不得不面对,但心里不能没有一点佛法。现在有些人不学佛,有些虽然学了,但完全是形象上的,佛法根本没有融入心,只是做个样式罢了。这些人真的非常可悲,最终的命运会怎么样也不好说。

总之,刚才所讲的道理,每个人务必要思维,不然,光是字面上理解了没有用。而思维之后一定要修,

一方面想自己转生到地狱里怎么办,另一方面,观想正在地狱受苦的众生很可怜,它们怎么能忍受得了? 从而对其生起无法抑制的大悲心……如前一样具足加行、正行、后行来实修。

#### 己四、孤独地狱:

孤独地狱的命名,有些论师认为:"因为独一无伴、孤苦伶仃,故称为孤独地狱。"但这种说法,无 垢光尊者不承认。他在《心性休息大车疏》中讲过<sup>164</sup>, 曾有五百比丘共同感受孤独地狱之苦,因此,此地狱 并不是以数量微少而安立的。

孤独地狱的处所没有固定性,痛苦也是变化不 定。有的夹在山岩间,有的困在磐石内,有的冻在冰 块里,有的煮在沸水中,有的烧在烈火内……

现在科学也证明,有些无情物是有生命的。我在《佛教科学论》中讲过:美国生物学家巴斯特通过实验发现,有些植物也有情感的反应。其实在佛经里,早就提到过这一类问题,如《毗奈耶经》中说,阿罗汉目犍连到海边去时,见到许多孤独地狱的众生,有些在石头里,有些在树木里,以各种无情物的形象感受无量痛苦,于是他悲哀地说:"三有无安乐,孤独地狱众,分别为苦迫,如住炽火中。"

以前我买过一本《奇趣大自然》,里面也介绍了一些非常稀有的事物。比如,在法国与西班牙交界处的比里牛斯山中,有一块会哭的岩石,天气晴朗的午

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> 《心性休息大车疏》云:"经中记载:昼辛吉尊者去往一处时,见到在一经堂内击键槌后,有五百声闻相众生集中便互相争吵、以兵器残杀,死尽无余。午斋时过又恢复如初。"

后,它会发出像女孩一样的哭声,所以被称为"哭岩"。

还有 1997 年的一则新闻中报道:在缅甸北部的森林里,有一块会"哭"的奇异岩石,平时它寂静无声,与一般岩石没什么区别。但每逢阴雨,它就会发出像人类哀号般的哭泣声。

如今学院在修觉姆大经堂,最近几天总是阴雨连绵,影响施工,所以一下雨,我就很伤心,担心无法如期完工。有时候我想:如果我突然死了,会不会转生到石头里,一到雨季就发出哭声啊?毕竟业力不可思议,就算变成了那样的众生,也是不难理解的。

其实,孤独地狱的众生,现实生活中有时也能看得到。比如在 2006 年,山东有个姓李的石匠,他常上山开采石头,有次劈开一块大青石,发现在密不透风的石头中,竟然活着两只小虫。从科学角度来看,

在密闭的石头里,生物根本活不了,但这两只虫却活得很好。根据《本草纲目》记载,石头里长的虫子叫"石虾(ha)虫",据说特别值钱,能治疗眼疾。



李石匠得知后,就悄悄将这两只虫藏了起来。后经医学界、科学界等各方研究,没有得出任何结论,至今仍是一个谜。(在我们看来,以世间的方式肯定也得不出结论。)

法王如意宝去加拿大时,海边也有许多奇怪的石头,这种石头的形状有点不同,当地人一看就认识。 他们说,石头里面应该有生命,因为若把它静静放在 一处,它自己慢慢会滚动。但这生命具体是怎么样的, 他们也讲不清楚。

地狱众生除了夹在石头里以外,有些还冻在冰里,就像藏地有些鱼,冬天在冰里冻僵了,但夏天一到,它们又活过来了;有些煮在沸水里,如荣索班智达在《入大乘论》中讲过,有种火鼠生活在火里,或者有些众生活在100度以上的开水里,但始终烧不坏、烫不死;有些众生藏在树木里,当樵夫砍伐树木时,它们的肢体被千刀万剐,受尽苦难;还有些转生为人们日常使用的杵臼、笤帚、瓦罐、门、柱子、灶石、绳子等形象,以识蕴感受这些苦楚。

(我们平时的门、扫帚,表面上看是无情物,但也许是地狱众生变的,被使用时就特别痛苦。当然,也并不是所有的门都是孤独地狱众生,不然等会儿下课后,你们回去不敢开门了——"啊,这是地狱众生!")

下面用这两个公案描述孤独地狱的众生:

1、大成就者卓滚朗吉日巴<sup>165</sup>在雅卓耶湖中看到的鱼。

关于雅卓耶湖的来历,据说以前益西措嘉空行母 在此修行时,苯波教徒投来一枚金币,空行母以神通 将此变成一个湖。

另有一种说法是,雅卓耶湖原本只是九个小湖,空行母益西措嘉担心湖中许多生灵干死,就把七两黄金抛向空中并祈愿、诵咒,将所有小湖连为一体,变成了现在的雅卓耶湖。

也有历史说, 在益西措嘉空行母还没来的时候,

<sup>165</sup> 卓滚朗吉日巴 (1128-1188): 修持七年七月七日证悟法相,并创立了拉朴寺。

这个湖已经形成了。相传在很久以前,这里只是个泉眼,附近住着一家富人,家中的佣人叫达娃。一天,达娃在泉边救了一条小金鱼,小金鱼变成美丽的龙女,送给达娃一个如意宝。主人发现后,硬要达娃带他到泉边,把龙女叫出来。达娃不愿意,主人就将其推进泉里淹死了。此时龙女出现了,发起大水淹没了富人,从此这里就形成了雅卓耶湖。

从拉萨到雅卓耶湖,大概有一百多公里,从雅卓耶湖到尼泊尔边界有八百多公里。这个湖是四大名湖<sup>166</sup>之一,面积为678平方公里。它的源头起自得龙刚亲(地名),尽头流入贼玛格热(地名),中间湖岸线有250公里,要历经数日的路程。

以前法王如意宝去印度时路经此湖,我看到它的第一眼,就觉得特别美,赶紧拿出照相机左拍右拍。 法王见后训斥道:"你们这些人,天天拿个照相机拍什么?到一个圣地的时候,首先应该要发愿!"从此我再也不敢拍了。后来,法王在那里念一些经,并讲了《前行》的这个公案:

一次,大成就者卓滚朗吉日巴,向湖中观望,随后竟然悲泣着说:"哎哟哟,千万不要享用信财<sup>167</sup>! 千万不要享用信财!"

弟子迷惑不解地问:"上师,到底发生了什么事?"

尊者悲哀地说:"在这条湖泊中,一位享用信财的上师神识转生为孤独地狱的一条大鱼(有些旁生看起

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> 四大名湖:马法木湖、纳木湖、青海湖、雅卓耶湖。关于这四大名湖,佛教有佛教的讲法,民间有民间的精彩故事。

<sup>167</sup> 信财:信众供养的财物,此中也有亡财之义。

来是旁生,实则为孤独地狱的众生),它正在感受众多痛苦。"

弟子请上师示现给他们看。于是尊者大显神变,顷刻间使此湖干无一滴。这时,眼前出现一条巨鲸,庞大的躯体遍及整个湖泊,身上密密麻麻布满了数不胜数的含生在争相蚀食,只见它痛苦难忍而满地翻滚。

弟子问:"承受此恶报者,是谁的转世?"

上师开始讲述:"这是后藏黑马喇嘛的转世。后藏那位黑马喇嘛,咒力和加持力非同小可,对于鬼迷心窍的人,只需看上一眼就会立竿见影见效,成了前后藏四翼<sup>168</sup>地区众所周知的供养处。他超度亡人只念一声'啪',便开始收取大量牛马等牲畜,他死后转生为这条大鱼。"(这个人肯定很出名! 不像有些大德,在拉萨一带比较出名,但康区、安多没听说过; 有些在青海一带很出名,但是康区不知道。过去交通、信息不发达,就更不容易被发现了。但这个黑马喇嘛,整个西藏四翼无所不知,可见是非常出名了。)

因此,有些上师接受亡财之后,不好好超度的话, 下场肯定很悲惨,因为死者的财富很难以消受。而我 们作为普通的出家人,这方面更值得注意了,该超度 的要好好超度,如果你接受了亡财,就应尽量用于三 宝所依或有意义的方面,千万不要用来做非法之事, 否则果报很可怕!

345

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> 前后藏四翼:古代藏文典籍中,藏地为上中下三区。上区阿里,中区卫藏,下区青康。

# 第四十四爷课

#### 思考题

- 1. 什么是血肉供养? 你对此持什么看法? 你家乡有这样的传 统吗? 《法句譬喻经》中的故事对你有何启示?
- 2. 对于吃素的功德和食肉的过失,请谈谈你的理解。你有短期或长期断肉茹素的打算吗?
- 3. 寺院在管理财产时要注意什么? 这有哪些必要?

在共同加行的"轮回过患"中,第一个是讲地狱之苦。前面已介绍了热地狱、近边地狱、寒地狱及孤独地狱的一部分,今天继续讲孤独地狱的痛苦。

讲这样的轮回痛苦时,大家首先要认认真真地 听。听了以后,千万不能只停留在字面上,认为字面 上理解了,修行也就到位了,这种想法不合理。看看 前辈大德的传记和历史,他们在修行过程中,哪一位 不是一步步次第修持?而哪一次的修持不是满怀欢 喜?他们那样重视修行、重视次第,确实让人极为钦 仰。

上师如意宝一生的行持,也为我们作出了极好的 表率。在上师毕生的事业中,讲经说法与听闻佛法始 终是最重要的环节。这一点,我们作为传承弟子,务 必要铭记于心。虽然现在因为众生福报浅薄,上师在 这个所化世界示现了圆寂,但他的丰功伟绩仍留存于 人间,让我们后学者可以去学习、去效仿。

我本人而言,自接受这个传承的教法以来,始终 把学习佛法、修行佛法作为一生最重要的事情。学院 很多道友也是如此,听闻佛法的意乐非常不错;而城 市里的道友,我通过各种途径了解,大多数人也很好。 尽管他们生活在红尘中,需要面对许多问题,压力非 常大,散乱因素又多,但仍能抽出时间听受佛法,的 确相当不容易。

不过,有些人也并不是因为那些客观原因,就以自己的事情影响别人学法,这个过失非常大!所以我再次希望,个别组长、辅导员或负责人,不要以自己的事情,耽误大家学法。有些人今天要参加一个会议,就放弃了组里二十几个人的学习;有些人因为要出差,就让大家自学一个月,其他什么安排都没有……这种现象,在个别负责人的身上比较多。如果你确实有特殊原因,我们也不会一概而论,所有的事情都不准许。但你们要想想,即使是一天的课受影响,过失也相当大,可以说断了人家的慧命。

若是我决定今天不讲课,首先要看是不是为了私人的事;如果不是,而是为了去放生,以更多地利益众生,那我会暂时取消当天的课。除此之外,因为自己的小事,或身体有点不舒服,我从来也不会缺课,这是历来的一贯原则。在我的记忆中,我每次若要下山,要么是身体实在不行了,不看病就会倒下去,要么是有其他非常特殊的原因,作了一定观察后才出去的,此外从不会无故断课。

但菩提学会的个别人, 对安排好的课程, 好像上

也可以、不上也可以,想什么就做什么,全由组长一人决定,这样不太好。如果是世间的一件事情,比如你去上班,只要领导不扣工资、不批评,你过一天算一天也可以,但学习佛法并非如此,还是有极为重要的因果在里面。

在我们学院,就算有再大的事情,法师一般也不会断课,除非是病得实在太厉害,可能请一两天假,此外,他们永远把传法摆在首要位置上——这就是上师如意宝的加持和传承。所以,学院里的辅导和学习,希望要继续保持这一良好传统;而外面大城市里的人,即使不能跟学院一模一样,也要尽力去做。据我了解,有些小组还可以,一学期中一堂课也没有缺,好多道友都是如此;而有些小组可能是因果正见不够,或者是定力不足,总是随自己的意乐,三天打鱼、两天晒网,学习得有头无尾,这种现象比较危险。

所以,我今天在此特别强调,提醒大家珍惜闻法的机缘。虽然我讲得一般,但这部《前行》的内容对每个人来讲,是必须知道、非了解不可的。无论你的智慧或修行境界如何,也不管你再怎么忙碌,这次系统学习时,一定要传承圆满。

其实,学院的好多道友也并不轻松,他们要修行,要闻思,要发心,要念咒……有许许多多的事情。今天一个道友对我说:"加行也重要,闻思也重要,发心也重要,什么都重要,我哪个都想抓,但有时候时间来不及。"他这种想法的确很好,一个人若有了意乐,那干什么都有希望。反过来说,假如你对加行没兴趣,对闻思也没兴趣,觉得什么都是压力,反而对

世间法极有欢喜心,那可以说你已趣向恶道了。因此,每个人的方向掌握在自己手里,上去或下去的关键,也在于自己。

这次讲《前行》, 我个人而言, 算是有史以来最广的, 以后也不会这么广讲了。你们听受之后, 要对每一层内容详详细细去思维, 这样对你们只会有利益, 而不会有任何害处。

下面继续学习孤独地狱的第二个公案:

2、大成就者唐东加波所见石头内的青蛙。

唐东加波尊者,是宁玛派非常了不起的大成就者。历史上说,他依止过五百位善知识学习显密经续,并获得一切成就,开取了许多伏藏,示现种种超越的圣者相。他在整个藏地造了 58 座铁桥 (像现在的泸定桥,就是他以神通力建造的),并在各个关要之地修建了降魔佛塔。尊者于125 岁示现圆寂,但其幻化身至今仍在各个地方出现。

有一次,尊者在一块大石头上修气脉瑜伽,以他巨大的修证力量,结果石头裂成两瓣,里面有一只大青蛙(这是孤独地狱的众生),身体上粘附了无数的微小生灵在蚀食,只见它张着黑洞洞的口,苦不堪言。

弟子问:"上师,这是怎么回事呀?"

上师告诉他们:"这个众生的前世,是一个作血肉供养的上师。"

往昔,藏地因受苯波教影响,确实有血肉供养的恶劣传统。记得莲花生大士来藏地时,国王赤松德赞问:"以血肉供养本尊、上师,这种现象是否如法?"

莲师以极为不满的语气说:"这只会让无边众生堕入金刚地狱,不得解脱。"并宣讲了许许多多过失,比如今生以血肉供养,来世会变成恶鬼、厉鬼、凶神等等<sup>169</sup>。

自华智仁波切等大德出世之后,在他们的大力号召下,藏地许多地方的血肉供养已销声匿迹。但时至今日,靠近内地的有些藏区,又恢复了这一传统。以前我去一个寺院时,它附近的村落中,逢年过节就会杀猪供神;人死后也要杀猪宰羊,然后大家集聚在一起,说这是对亡者的一种回向。

而在汉地,此习俗更是蔚然成风。虽说人类的脚步已迈入 21 世纪,文明的浪潮席卷了全球,可在有些偏僻地方,仍固守着一些特别不好的迷信传统,比如人死之后要宰杀一头猪,并认为猪越肥,对亡人越有利,这完全是一种愚痴邪说。《地藏经》中讲过<sup>170</sup>:若为亡人造杀生恶业,不但对他无丝毫利益,而且危害性相当大。甚至即使他原本能转生善趣,但由于眷属为他造了这些恶因,他也不能自由自在投生,获得真实的快乐。因此,学了《前行》以后,各地一定要断绝这些不良习俗。

1995年,上师如意宝由于生病,在成都郫县的"国际大都会"住了好几个月。有一次,我见某户人家送亡人尸体时,带着一只公鸡。我问他们是干什么用的,

<sup>169</sup> 详见《显密宝库 25—取舍明镜》之《烟酒杀生过患》。

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> 《地藏经》云:"临终之日,慎勿杀害,及造恶缘,拜祭鬼神,求诸魍魉。何以故?尔所杀害乃至拜祭,无纤毫之力利益亡人,但结罪缘转增深重。假使来世或现在生,得获圣分,生人天中,缘是临终被诸眷属造是恶因,亦令是命终人殃累对辩,晚生善处。"

回答是:"把公鸡宰了,让它陪伴亡灵渡过难关。"这简直是一种瞎说!在你们每个人身边,估计也有这类愚痴迷信的行为,希望大家能尽量帮他们纠正过来,毕竟家人亲友死了以后,即使我们做不了什么有意义的事,也千万不要做那些对他有害的事。

《法句譬喻经》中讲过一则杀生供神的公案: 佛 陀时代, 有位国王名叫和默处, 由于他的国家地处偏 僻, 从来没有见过佛陀, 也没有听闻过佛法, 所以一 直信奉邪师外道, 以杀生的方式来祭拜天神。

有一次,国王的母后生了重病,看了许多医生,身体还是不见好转。国王只好求教于两百位婆罗门,婆罗门出主意说:"你要准备一百只不同种类的旁生及一个小孩作为祭品,到城外偏僻的净地宰杀后,以血肉供养祭祀天神,这样太后的病就可痊愈。"国王听了,马上派人准备婆罗门所交代的祭品。一时间,大象、马、牛、羊等许多旁生从东门出发,前往祭祀的地点,一路上发出悲哀、恐惧的号叫,声音震动了天地。

佛陀得知这位国王为了要救一人的性命,竟要杀害这么多无辜众生,为其愚痴深感悲悯。于是带领弟子来到这个国家,在东门外的路上遇见了国王与婆罗门,以及那些被驱赶的牲畜。

佛陀问国王要前往何处,国王回答:"按照婆罗门的吩咐,我要把这些众生全部宰杀,以祭祀天神, 为母后祈福,希望她能早日脱离病苦。"

佛陀告诉国王:"人们想要得到谷子,就应先耕田播种;想要富贵,就应力行布施;想要长寿,就应

心存慈悲;想得智慧,就应努力学习,这四件事都是种其因、得其果。而你却背道而驰,以邪法为正,想要借由杀生获得长寿,这不可能有真实的利益。"然后说了一偈:"若人寿百岁,勤事天下神,象马用祭祀,不如行一慈。"意思是,若在一百年中精勤侍奉天神,杀害象、马等众生作祭祀,不如行持一次慈心的功德大。

佛说此偈时,身体放大光明,遍照一切苦难众生。 此时国王生大欢喜心,当下证得圣果。他母后听闻了 妙法,也心开意解,病痛消除。两百位婆罗门心生惭 愧,忏悔过错,发愿跟随佛陀出家修行。从此之后, 国王以佛法治国,国家日渐强盛兴隆。这是佛经中一 个很好的故事。

现在有些人常为了长寿而杀生,比如为了孩子健康成长,就杀鸡宰羊给他吃,或者为了病人身体痊愈,杀生炖汤给他喝,这样做不但对健康长寿无益,反而会适得其反。因此,要想长命百岁,就千万不要杀生。前两天我讲过世界上最长寿的人,他活了256岁,一直都是吃素的。而在我们佛教徒中,有些人特别高寿,弘法利生也非常顺利,多是因为两种缘起:一是心怀慈悲,不会为自己杀害任何众生,甚至不损害众生一根汗毛;二是不食众生肉,所享用的食品非常清净,以此不会沾染上各种疾病。

吃素的功德和食肉的过失,在《入楞伽经》<sup>171</sup>中 有大量宣说。我们作为后学者,如果真看过、学过这

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> 《入楞伽经》:又名《楞伽经》、《楞伽阿跋多罗宝经》。意为释迦牟尼佛降临楞伽岛所说之经。

些经典,那么不说为了众生,就算是为了自己,也会坚持吃素的。以前我写《藏密素食观》时,引用过《涅槃经》、《入楞伽经》等经论的教证,还引用了藏地许多大德的教言,记得其中有一段很感人:昔日,某集市上聚集着许多卖肉的商贩,正巧米拉日巴师徒二人前往该地化缘。当时,一位屠夫剖开一只山羊的胸部,那只羊竟拖着露出体外的肠子跑掉了。它战战兢兢地来到米拉日巴面前寻求庇护,尊者为它念经加持,它后来还是死去了。尊者悲伤地唱了一首道歌。惹琼巴听后,极为反感杀生吃肉之举,并深深生起了强烈的厌离心。

高僧大德遇到一件事情,往往能改变他的一生。 而世间上的凡夫人,却对贪嗔痴的场面兴致勃勃,很 容易深入内心,别人唱一首流行歌曲,他马上就唱得 来;别人说些情感方面的故事,他马上记得清清楚楚, 而佛教方面却正好相反,对自己生生世世有利的教 言,记完就忘光了,犹如水过无痕。

所以,末法时代的众生,确有很多不好的地方,好的善根或习气一般很少。但不管怎样,我们都向往解脱,想趣入涅槃之道,不能因为烦恼重就随业缘而去,一定要维护自己、保护自己,尽量去行持善法。虽然我们不能像圣者那样不造一点罪业,但每天至少也要抽出部分时间,尽心尽力地修行。若能如此,心逐渐就会变得堪能,应付外境的诱惑也不再有困难。所以,学习佛法之后,调伏身心是非常重要的事情。

华智仁波切在世的那个时代,藏地由于交通不便 等原因,喇嘛吃肉的现象随处可见。关于吃素方面, 我在《藏密素食观》里也写过,藏传佛教确实不如汉传佛教做得好,正因为如此,至今仍饱受众多毁谤和指责,让藏地大德去澄清这些不理解,也颇为艰难。因此,在座入藏求法的道友,对此一定要注意,不要因为来了藏地,就非要学会吃肉。在我们学院,凡是来求法的汉族四众弟子,必须要长期吃素,这是多年以来的规定。如今,大家做得非常好,希望今后这不仅仅是我们学院的传统,而且也能为整个藏地的高僧大德渐渐接受。

当然,任何事情在刚开始时,都会有一定困难,但这毕竟对众生和佛法有利,希望大家还是要再三斟酌。尤其是藏地上师的汉族弟子们,对此也应该深深思维:假如你上师常常享用血肉,那对整个佛法、对你上师的事业、对你的修行有利还是有害?以前总有人说:"上师开许了,就不会有过失,上师加持了的肉可以随便吃。"不过,现在这种说法比较少了,虽然有些上师显现上还在继续享用血肉,但也没有特别公开,这应该算是一个进步。

对藏地很多上师和僧人而言,要像汉地寺院一样 完全吃素,暂时恐怕比较困难。但近年来,因为学院 及各地大德的影响,如今已不像十年前那样,当藏地 大德去汉地弘法时,居士们公开说些特别难听的话 了。所以,对众生、对修行有利的事情,我们就应该 发扬光大。

以前,华智仁波切对吃肉极力反对,他曾生动刻 画过有些喇嘛接受血肉供养的形象:"每当施主们宰 杀膘肥体胖的羊只,在咽喉或脾脏等内脏里装上血 肉,放在脊椎骨的精肉上来供养这些喇嘛时,他们则 拉起披单甩到头后,接着便像婴儿咂奶一样,津津有 味地吮吸着里面的东西,又从怀中掏出小刀,慢慢悠 悠地吃着外面的肉。当饱餐完毕的时候,嘴上油腻腻 的,头顶也是热气腾腾,简直与餐前判若两人,已成 了红光满面、昂首阔步的形象……"

汉地在饭馆吃肉的人,其实也跟这一样,只是身份稍微改变一下就可以了。倘若今生这样肆无忌惮地享用血肉,那后世定要用自己的身体来偿还血债,到那时,孤独地狱中不堪设想的痛苦也会"恭候"着他们。

既然吃肉有如此大的过患,那么各方面因缘具足的话,作为居士,哪怕能断一年的肉食,也有非常大的功德。即使实在不能吃长素,但一年一年逐渐减少吃肉,对你的身体也有好处,对肉味的贪婪也会慢慢减少。

而作为出家人,不但不能接受血肉供养,就算是享用太多信财,也需用自己的血肉偿还。《释门自镜录》<sup>172</sup>中讲过这样一个故事:以前有位禅师,他修行不好,却在一施主家接受供养多年。后来他死了,死后不久,那位施主院子里的枯木上,忽然长了一种软菌,味道与肉无别。他们每天都割来吃,割了以后又会长,很长时间一直如此,全家大大小小都欣喜万分。

日子久了,周围的邻居知道了此事。有个邻居就 生了贪心,一天晚上,他翻墙过来,以刀割取软菌。

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> 《释门自镜录》:二卷,唐代怀信撰,收于《大正藏》第五十一册。搜集有关 因果报应之故事,以警劝世人。

忽听枯木以人声说:"谁在割我的肉?我并不欠你什么。"邻居听了很吃惊,问道:"你是谁?"答曰:"我是以前的某某禅师,因道行浅薄却享用了此间主人太多供养,自己无法消受,只有用身肉来偿还。你能否帮我还他一些财物,以减轻我的痛苦?"邻居听了很惊讶,将此事告诉那个施主,并送来一百硕米。从此之后,院里的软菌就不再生长了。

这是很值得现在修行人借鉴的! 所以, 我们接受财物供养时, 一定要看享用它是否合理, 不合理的话, 哪怕自己再穷、再苦, 也不能以诈现威仪的方式, 或各种非理手段去欺骗别人。但现在有些出家人, 根本不是圣者, 也不是大成就者, 却偏偏给自己戴上"圣者"的帽子, 到处去蒙骗信众, 从中谋取很多财物。这样的人, 纵然即生中过得很宽裕、很快乐, 但命终之后, 正如华智仁波切所说, 孤独地狱的大苦头会在前面等着他。

因此,真正想维护自己的人,一定要观察:"我是怎么样活着的?是否如理如法?"当然,过于害怕而不敢享用基本的生活资具,也没有必要。但是过于贪婪,靠欺骗别人来过活,打着各种旗号骗信众,说自己是大成就者的化现,"我有神通神变,知道你的前世"、"你的病我了解,你身上有个附体,只要我一加持、一瞪眼,它就被吓跑了"……以诸如此类的语言骗人,也是一种邪命养活,实在很不好!

我们活在人间,生活一定要清净,要对众生和自己负责,至少应做到来世不堕入恶趣。可是大城市里很多人,连地狱都不承认,故要制止他们的恶行,恐

怕也无能为力。但不管怎么样,大家还是要努力,尤 其在断肉吃素方面,应该多学习一些教言,尽心尽力 地观察其中利弊。

关于孤独地狱,再讲一则公案:大堪布具德护法在德格期间,有一天对弟子们说:"你们今天去俄达河边,河里出现什么都不要放过。"许多僧人就去河边守候,一直到午后时分,才看到有一段树干随波漂来。于是他们打捞上来,禀告上师:"除了这一截树干,其他什么也没有发现。"具德护法让弟子劈开这段圆木,众人惊奇地看到,一分为二的圆木中有一只大青蛙,身上有许多含生在吃着它。上师为它做了沐浴仪轨,念经做了超度,并说这只青蛙是德格管理信财的监院——哦吉的转世。

所以,寺院在管理财产时一定要注意,按《毗奈耶经》的观点,供养僧众、供养经堂、供养佛像、供养佛经的财物,都应该分清楚。听说有些寺院接受供养后,随便让一个和尚做决定,这是特别可怕的事!我们在座很多道友,以后肯定有当大法师、大方丈、大知客的,到时候你一定要把信财用于三宝方面,千万不能私自处置,或者赠予亲朋好友。戒律中一再强调,僧众的财产,要由僧众决定。如果你想挪用任何财物,先要经僧众共同商量,而你个人再有权力,也不能自作主张,否则会感受因果报应。

上师如意宝在世时,对此也极为重视,在不同场合中都再再讲过:我们学院的财务科,动用任何财物时,必须先经僧众商量,否则果报非常严重。但我看

到现在极个别寺院,包括汉传佛教、藏传佛教的,可能是没学过戒律吧,有些上师或方丈,把寺院的钱好像当成是自己的一样,今天买什么车,明天给什么领导,后天给哪里救灾……只要一句话,就可以动用几百万、几千万。如果这是你私人的,那怎么样都可以,但若是集体的财产,果报就比较可怕了。《百业经》中,这方面的公案比较多。所以说,如今有权势的法师或官员们,想到那些地狱的痛苦,举止言行也应小心谨慎,不能因为自己有权力,别人不敢说什么,就随心所欲、为所欲为,这在因果上是行的说什么,就随心所欲、为所欲为,这在因果上是行的通行。尤其在这个世间上,还有一处肉眼看不见的地狱,这比人间最可怕的监狱,不知道要恐怖多少倍。因此,我们若有上述血肉供养和乱用信财等过失,一定要想尽办法改掉。

听说汉地某些地方,至今仍有血肉祭祀的传统,这特别不好!在历史上,商朝的祭祀最为残忍,祭品中不仅有动物,而且还有活人(主要是男人)。古印度也曾有这样的陋习,但后来逐渐消失了。在孔孟时代,人祭虽然不常见,但动物却被作为主要祭品,比较常用的有六种:牛、羊、马、猪、狗、鸡。这些不好的传统在有些地方还残存着,以后一定要断掉。我在《悲惨世界》里引用过《中本起经》<sup>173</sup>的一个教证:"杀生祠祀,不得其福,天神不食,杀者得罪。"以杀生来作祭祀,绝得不到丝毫快乐、福报,因为喜欢善法的天神不会享用这种供养,而杀者自己却因此造下无

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> 《中本起经》: 二卷,东汉昙果、康孟详合译(一说康孟详译),收于《大正藏》 第四册。记述释迦成道后教化之事迹。

边罪业。如此传统若不断除,将会导致地水火风的自然灾害,同时也会为自身埋下许多危害和障碍。

我们这里的道友,有些出家了,有些受了居士戒,可你们在此之前,恐怕造了不少恶业。究其原因,有的是由于传统所致,有的是因为无明愚痴,有的则是贪嗔烦恼太重。不说大的,单单是蚊子咬你一口,你以嗔恨心把它打死,这都是罪业。所以,每个人在临死之前,的确要好好忏悔。

所谓的修行,并非只是外在形象,而要在内心获得一种滋润、柔和。这跟学术研究不一样,学术研究只要了解到那个层面就可以了,而修行的话,最注重的是反观自心,看到一段文字,不能只停在书本上,而要把它的内容与自心对照:"我以前犯过这种错误没有?犯过的话,要想办法忏悔得以清净。以后还会不会再犯?若有可能再犯,那该怎么样制止它?……"如果这样去观察、去调伏自心,才是真正的修行人。

其实,不管在汉地还是藏地,只要是高僧大德、 大成就者,都有这样的控制能力。而我们这些始终流 转在轮回中的人,却总是随外境、分别念而转,从来 不知道约束自己。即使偶尔看了一本好书、听了一位 上师的开导,最多也只是一两天内有点改变,随后又 会恢复成老样子,这样不好!毕竟上师无法拿棍棒永 远护着你,一切都要靠自己。就像你小学读完了,不 可能退回去再读一样,你在学院依止上师也有一个限 度,不可能恒常不变。有福报的人,可以依止十年、 二十年;而其他的,有些是五六年,有些只有几个月。 但不管时间长短,都要将上师的教言融入于心,从有 些大德的传记中看,即使是短时间内获得的法要,也 会让自己受用一辈子。

所以,依止的时间长,也不一定就成就快。有些人依止上师很久了,却似乎越来越麻木不仁:"唉, 天天在那儿啰啰唆唆,没什么可听的,还是做我的事吧!"于是,边听课边在锅里炒菜——有没有啊?可能有些人正在炒,听到我的话就停手了。害怕了?开玩笑啊!不过也有可能的。

往昔世尊在世时,所住城中有一位屠夫,晚上守持不杀生戒,而白天大开杀戒。他死后转生到孤独地狱,受的报应是什么样呢?夜晚身居舒心惬意的美妙宫殿,有四名花枝招展的美女供奉饮食、受用,快乐无比;到了白天,美宅变成了燃烧的铁屋,四名美女

最后, 华智仁波切又讲了几则孤独地狱的公案:

另有一个邪淫者,白天守持不邪淫戒,晚上非法 邪淫。死后堕入孤独地狱,与前相反,白天尽情享乐,

则变成恐怖的花斑杂色恶狗来啃食他。174

<sup>174 《</sup>根本说一切有部毘奈耶皮革事》云:"时长者子渐渐前行,日欲暮时,乃见化天宫处。有一天子,复有四天女,共为欢乐,游戏天宫。其天遥见长者子,告曰:商主无病,汝有饥渴不?答言:甚饥渴耳。于时天子即令商主洗浴,供妙饮食,其夜止宿。至天晓已,于日出时,其宫变化,前四天女变为黧狗,捉此天子,覆面扑着于热铁床上,猛焰星流,食其背肉。复至暮间日欲没时,还复变为天宫,狗乃变为天女。然长者子,眼亲见已,情切怪异,即告彼天子曰:汝作何业今生此处?时天子答曰:商主,南赡部洲人多难信。长者子曰:我今目验,云何不信?尔时天子说往昔业缘,以颂答曰:昔时白日损他命,夜则持戒勤修行,以此因缘生此中,今受如是善恶业。时长者子闻此颂己白言:颂有何义?天子答曰:商主,我往昔时在婆索村中,身为屠儿,常以杀羊卖肉,自养育身。时有圣者苾刍,名迦多演那,劝我改悔,勿造斯业,无有尽期。既劝不得,是时圣者,又复劝我,令夜持戒。我即依教。以此业故,今者白日受苦,为夜持戒,夜受如是快乐果报。"

夜间受尽苦厄。<sup>175</sup> (可见,即使在短暂的白天或晚上守一分戒律,也有很大功德和利益。)

这些是昼辛吉尊者亲眼目睹的真事。

还有,在一座环境幽雅的寺庙里,居住着五百比丘,每天中午击犍椎<sup>176</sup>集聚僧众供斋时,经堂即刻变成了燃烧的铁屋,钵碗等餐具则变成兵器,僧人们开始互相殴打。供斋时间过后,又依然如故地各自分开,恢复到原来的状态。这是什么原因呢?以前迦叶佛时代,这些比丘在午饭时争执不息,以此现前这种异熟果报。

以上八热地狱、八寒地狱,共有十六个,再加上近边地狱和孤独地狱,合计起来有十八个,这就是通常所说的"十八层地狱"。我们应深入了解这些地狱的数目、寿量、所受痛苦、转生原因等,进而对地狱有情生起悲心,并竭尽全力使自他一切众生从此不堕地狱。否则,仅仅是浮皮潦草地听一听佛法,便置之不理,而没有脚踏实地去修行,只会变成傲气十足的佛教油子之因,成为圣者呵责、智者羞辱之处。

此处讲的很多道理,实际上值得我们深深思维。 诚如龙猛菩萨所言:"即便见闻地狱图,忆念读诵或

<sup>175 《</sup>根本说一切有部毘奈耶皮革事》云:"复见天宫,有一天子,共诸天女欢喜游戏。遥见长者子告言:商主,愿尔无病,不有饥渴耶?长者子曰:我有饥渴。 天子即令洗浴,设诸饮食,止息安卧。至日暮时,天宫复变,天女为大蛇,绕天子身,周匝食脑。至日出时,还复天宫,作天子形及以天女。其商主怪异,问彼天子曰:曾造何业生于此中?天子报曰:南赡部洲人,难化难信,我不能说。时长者子答曰:我目亲见,云何无信?尔时天子说伽他曰:夜共他妇宿,昼日护尸罗,缘此业果故,受斯善恶报。时长者子问曰:此说何义?天子答曰:我曾往昔在婆索婆村中,常行淫欲,淫他女妇。后逢圣者迦多演那,劝我悔造非法恶业,我由不断斯事。圣者复言,汝不常断者,白日持戒,夜还行非。缘此事故,白日受天快乐,夜受苦报。"

<sup>176</sup> 犍椎: 打木、檀板,义译声喝,集合僧伽的响器之一。

造形,亦能生起怖畏心,何况真受异熟果?"对于有善根的人来讲,就算见到地狱的绘图、听到地狱的痛苦、忆念地狱的情景、读诵地狱的描述,也会特别害怕,毛骨悚然,更何况是去亲自感受那些痛苦了?因此,大家今后对因果一定要注意,同时对于这些道理,要踏踏实实去修持,不要有什么傲慢心。不然,连基本的佛理都不懂,会闹出很多笑话的。

从前,一位仪表庄严、趾高气扬的比丘,前去拜 见上师扬仁波切。仁波切问:"你对佛法认识得如何?"

那位比丘自吹自擂地回答:"我对佛法无所不通、 广闻博学。"

上师又问:"那么,十八地狱是指哪些呢?"

这时,比丘支支吾吾地答道:"八热地狱、八寒 地狱共有十六个,嗯……再加上噶玛巴黑帽、红帽两 个,总共有十八个。"

其实,这位比丘并不是因为不恭敬噶玛巴,才将他们列入地狱的数目中,而是忘记了孤独地狱、近边地狱的名称,由于当时噶玛巴黑红帽二位尊者大名鼎鼎,所以就随随便便算在了地狱的数目里。如果到了这种地步,始且不论求法修行,甚至连字面意思还是懵懵懂懂,实在是令人感到惭愧之处。

这种不懂装懂之人,不仅在佛教中有,世间上也比比皆是。从前有个东北人到南方做官,当地乡绅请他吃饭,让仆人端上一盘菱角。他从来没吃过菱角,又不好意思问,主人一再请他先尝,无奈他只好拿起菱角,放到嘴里去嚼。

主人看他连壳也没剥就吃了,心里很诧异,问他: "这菱角要剥了皮才好吃,你怎么整个都丢到嘴里 了?"

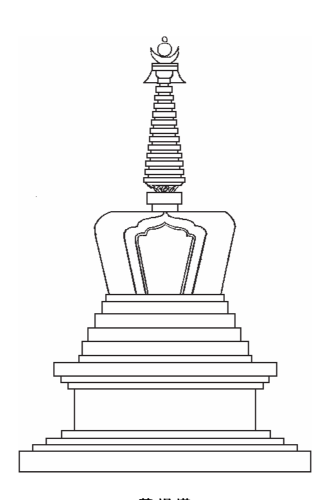
他明知自己弄错了,却一本正经地说:"我刚刚 到南方来,有些水土不服,连壳都吃掉了,为的就是 清热解火。"

主人摇摇头,说:"我怎么没听说过呢?你们那 儿这东西很多吗?"

那人答道:"多得很,山前山后到处都有长!" 主人听后哑然失笑。

这种人明明无知,却硬充内行,最终只能使自己受辱。故萨迦班智达云:"愚者学问挂嘴上,智者学问藏心底,麦秸漂于水面上,宝石沉没于水底。"愚者常把学问挂在嘴上,似乎什么都懂,而智者却把学问默默藏在心底。正如麦秸总是漂在水面上,宝石却自然会沉没到水底。

又没有时间了,就讲到这里吧!



菩提塔